
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112 
E-ISSN: 3110-1496 

DOI:  
 

Author correspondence email: nurulizza561@gmail.com 
Available online at: https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index 
Copyright (c) 2025 Nurul Izzah 
 

 
 

 

Politik Kurikulum PAI: Analisis Kekuasaan Foucault 
dalam Perubahan Kebijakan Pendidikan Islam 2000-2025 

 
Nurul Izzah 

Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia  
email: nurulizza561@gmail.com 

 
 

 Article history: eceived: 28 July 2025 Revised; 10 Agustus 2025;  
Accepted: 15 Agustus 2025; Published: 17 Agustus 2025 

 
Abstract 

This article explores the dynamics of Islamic Religious Education (PAI) 
curriculum in Indonesia through the genealogical lens of Michel Foucault, 
focusing on the interplay between power, discourse, and knowledge. The study 
identifies how the state, through education policies, teacher training, and 
institutional structures, produces and reproduces specific forms of religious 
knowledge deemed legitimate. Employing a critical-qualitative approach and 
policy document analysis from 2000 to 2025, the research reveals that the PAI 
curriculum serves not merely as a pedagogical tool but also as a discursive 
battleground among state ideology, Islamization narratives, and resistance at 
the implementation level. Through Foucault’s concepts of archaeology and 
genealogy, the analysis uncovers how terms such as tolerance, moderation, and 
radicalism are strategically framed within policy to shape perceptions and 
behavior. The findings highlight a trend of religious thought homogenization 
enforced by curriculum regulation and the political suppression of interpretive 
diversity within Islam. Conversely, resistance manifests through practical 
adjustments and the emergence of alternative discursive spaces beyond formal 
institutions. This article recommends the need for transparency, public 
participation, and epistemic pluralism in the formulation of Islamic education 
policies to foster a more equitable and democratic curriculum framework. 
 

Keywords 
Genealogy, Islamic Education Curriculum, Power Discourse, Islamic Pedagogy 

 

  

mailto:nurulizza561@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index
mailto:nurulizza561@gmail.com


Nurul Izzah 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112     99 

 

Abstrak 
Artikel ini mengkaji dinamika kurikulum Pendidikan Agama 
Islam (PAI) di Indonesia dari perspektif genealogis Michel 
Foucault, dengan fokus pada relasi antara kekuasaan, wacana, 
dan pengetahuan. Studi ini mengidentifikasi bagaimana negara 
melalui kebijakan pendidikan, pelatihan guru, dan struktur 
kelembagaan telah memproduksi dan mereproduksi bentuk-
bentuk tertentu dari pengetahuan agama yang dianggap sah. 
Dengan menggunakan pendekatan kualitatif-kritis dan analisis 
dokumen kebijakan pendidikan dari tahun 2000 hingga 2025, 
penelitian ini menunjukkan bahwa kurikulum PAI bukan hanya 
instrumen pedagogis, melainkan arena kontestasi wacana antara 
ideologi negara, narasi Islamisasi, serta resistensi di tingkat 
pelaksanaannya. Melalui konsep arkeologi dan genealoginya, 
Foucault membantu mengungkap bagaimana istilah-istilah 
seperti toleransi, moderasi, dan radikalisme dibingkai secara 
strategis dalam kebijakan untuk mengarahkan persepsi dan 
perilaku. Hasil analisis menunjukkan adanya homogenisasi 
pemikiran keagamaan yang diperkuat oleh regulasi kurikulum, 
serta dampak politis yang menyingkirkan keragaman tafsir 
dalam Islam. Di sisi lain, resistensi muncul dalam bentuk 
penyesuaian di tingkat implementasi dan ruang-ruang diskursif 
alternatif di luar institusi formal. Artikel ini merekomendasikan 
perlunya transparansi, partisipasi publik, dan penghargaan 
terhadap keragaman epistemik dalam perumusan kebijakan 
pendidikan Islam sebagai upaya menciptakan kurikulum yang 
lebih adil dan demokratis. 
 

Kata Kunci 
Genealogi, Kurikulum PAI, Wacana Kekuasaan, Pendidikan 

Islam  
 

 
Pendahuluan 

Perubahan kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) di 
Indonesia tidak hanya dapat dipahami sebagai proses teknokratis 
yang netral, melainkan sebagai arena tarik-menarik berbagai kekuatan 
ideologis dan kepentingan politik. Sejak era Reformasi bergulir pada 
tahun 1998, negara Indonesia memasuki fase desentralisasi kekuasaan 
yang memengaruhi seluruh sektor kehidupan, termasuk pendidikan. 



Politik Kurikulum PAI: Analisis Kekuasaan Foucault dalam Perubahan Kebijakan Pendidikan Islam 
2000-2025 
 

 
100 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112 

 

Dalam konteks ini, kurikulum PAI mengalami sejumlah transformasi 
signifikan, terutama dalam konten, orientasi nilai, hingga pendekatan 
pedagogis. Kurikulum 2004 (KBK), Kurikulum 2006 (KTSP), 
Kurikulum 2013, hingga revisinya pasca-2020 mencerminkan 
dinamika sosial-politik yang berkembang, sekaligus 
merepresentasikan arah ideologis tertentu dalam konstruksi identitas 
kebangsaan dan keagamaan pelajar Indonesia (Amin, 2020). 

Berbagai perubahan tersebut tidak terlepas dari intervensi aktor-
aktor politik yang memiliki otoritas dalam perumusan kebijakan 
pendidikan Islam. Peran Kementerian Agama, Badan Standar 
Nasional Pendidikan (BSNP), tokoh-tokoh organisasi keagamaan 
seperti Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah, hingga pengaruh 
partai politik Islam seperti PKS dan PPP menjadi faktor kunci yang 
membentuk konten kurikulum. Intervensi ini tidak selalu bersifat 
formal, tetapi berlangsung melalui mekanisme diskursif yang 
membentuk hegemoni makna atas istilah-istilah seperti moderasi 
beragama, akhlak mulia, atau radikalisme. Dalam perspektif Michel 
Foucault, kekuasaan tidak hanya bekerja secara represif, tetapi juga 
produktif, menciptakan subjek-subjek tertentu melalui regulasi 
pengetahuan (Fauzi & Nurhadi, 2022). 

Foucault memahami kekuasaan sebagai relasional, tersebar, dan 
inheren dalam praktik diskursif. Konsep-konsep seperti regime of truth, 
governmentality, dan disciplinary power memberikan kerangka kritis 
untuk membongkar bagaimana kurikulum PAI tidak hanya menjadi 
alat transfer nilai agama, tetapi juga medium pembentukan warga 
negara ideal versi negara. Kurikulum menjadi ruang kontestasi antara 
wacana Islam moderat, konservatif, dan bahkan sekuler, yang masing-
masing memperebutkan otoritas untuk mendefinisikan "Islam yang 
sah" dalam pendidikan formal. Di sinilah pentingnya pendekatan 
analisis wacana kritis berbasis Foucault untuk memahami bagaimana 
pengetahuan agama dibingkai, distandarisasi, dan disisipkan ke 
dalam tubuh siswa melalui sistem pendidikan (Putra, 2023). 

Fokus utama penelitian ini adalah untuk menganalisis 
transformasi kurikulum PAI selama kurun waktu 2000–2025 dalam 
bingkai kekuasaan diskursif. Studi ini tidak hanya menelusuri isi 
kurikulum secara tekstual, tetapi juga memetakan jaringan kekuasaan 



Nurul Izzah 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112     101 

 

yang membentuknya baik dalam bentuk institusional, ideologis, 
maupun kultural. Pendekatan ini penting karena perubahan kebijakan 
tidak terjadi dalam ruang hampa, melainkan merupakan hasil 
negosiasi dan konflik antara berbagai aktor dengan kepentingan yang 
beragam. Dengan demikian, kurikulum PAI dapat dibaca sebagai 
produk historis sekaligus sebagai instrumen politik negara dalam 
mengelola keberagamaan warga (Fadhilah, 2021). 

Terdapat dua pertanyaan pokok yang menjadi kerangka 
penelitian ini. Pertama, bagaimana mekanisme kekuasaan bekerja 
dalam perubahan kurikulum PAI? Pertanyaan ini menelusuri relasi 
antara aktor, institusi, dan narasi kebijakan yang memengaruhi 
formulasi kurikulum dari masa ke masa. Kedua, diskursus apa yang 
dominan dalam kebijakan pendidikan Islam antara tahun 2000 hingga 
2025? Fokus ini penting untuk mengidentifikasi arah ideologis negara 
dalam menata pendidikan keagamaan, apakah menuju narasi inklusif 
dan plural atau cenderung eksklusif dan normatif. Dalam konteks ini, 
analisis terhadap dokumen kebijakan, naskah akademik kurikulum, 
serta pernyataan-pernyataan pejabat publik dan ormas Islam menjadi 
data utama untuk menjawab dua pertanyaan tersebut (Hasanah, 2020). 

Periode 2000–2025 dipilih karena mencakup rentang waktu 
ketika perubahan besar terjadi dalam sistem pendidikan nasional, 
khususnya pasca desentralisasi dan pengesahan Undang-Undang 
Sistem Pendidikan Nasional (UU Sisdiknas) tahun 2003. Dalam fase 
ini, wacana kebijakan pendidikan Islam tidak lagi semata didominasi 
oleh pemerintah pusat, tetapi juga mendapat tekanan dari daerah, 
kelompok keagamaan, dan masyarakat sipil. Hal ini sejalan dengan 
tesis Foucault mengenai distribusi kekuasaan yang tidak hanya 
bersifat top-down, tetapi juga menyebar melalui agen-agen sosial yang 
memiliki otoritas diskursif. Dengan demikian, perubahan kurikulum 
PAI menjadi medan perlawanan dan artikulasi wacana yang kompleks 
(Rohman, 2019). 

Kurikulum 2013, misalnya, menghadirkan pergeseran penting 
dalam pendekatan PAI dengan menekankan penguatan pendidikan 
karakter dan moderasi beragama. Namun, dalam implementasinya 
sering terjadi tarik ulur antara semangat pluralisme dan tuntutan 
normatif dari kelompok Islam konservatif. Hal ini tampak dalam 
proses revisi konten yang dianggap terlalu permisif atau tidak cukup 



Politik Kurikulum PAI: Analisis Kekuasaan Foucault dalam Perubahan Kebijakan Pendidikan Islam 
2000-2025 
 

 
102 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112 

 

islami. Kontestasi ini memperlihatkan bahwa kurikulum bukan 
sekadar teks, melainkan situs ideologis yang merefleksikan 
pertarungan makna dan representasi kekuasaan. Konsep biopolitics 
Foucault menjadi relevan untuk menjelaskan bagaimana negara 
menggunakan pendidikan untuk mengatur kehidupan umat, 
termasuk praktik ibadah, identitas keagamaan, dan moralitas publik 
(Sutrisna, 2024). 

Dalam konteks tersebut, wacana radikalisme yang mengemuka 
pasca 2010-an menjadi instrumen baru bagi negara untuk 
mengintervensi narasi keagamaan dalam kurikulum. Frasa seperti anti 
intoleransi dan Islam wasathiyah muncul sebagai filter epistemik 
untuk membatasi konten keagamaan yang masuk dalam ruang kelas. 
Meskipun bertujuan positif, dominasi wacana ini berpotensi 
mereduksi keragaman ekspresi keislaman dan membungkam 
kelompok yang dianggap menyimpang. Inilah bentuk kekuasaan 
halus yang dibahas Foucault, yakni kekuasaan yang menyebar melalui 
regulasi pengetahuan dan norma yang dianggap benar oleh negara 
(Aulia, 2023). 

Melalui pendekatan Foucaultian, artikel ini ingin menunjukkan 
bahwa kurikulum PAI bukanlah objek netral, melainkan medan 
diskursif yang membentuk subjek dan relasi kuasa. Dengan 
membongkar konstruksi naratif yang mengiringi setiap perubahan 
kebijakan, diharapkan pembaca dapat melihat bahwa pendidikan 
agama tidak hanya menyampaikan ajaran, tetapi juga menjadi alat 
pengendalian sosial dan ideologisasi negara. Studi ini pada akhirnya 
mendorong pentingnya kesadaran kritis dalam membaca kebijakan 
kurikulum, serta membuka ruang bagi alternatif kurikulum yang lebih 
demokratis, inklusif, dan reflektif terhadap kompleksitas realitas 
keagamaan masyarakat Indonesia kontemporer (Nasution & Basri, 
2023). 

 
Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 
metode genealogical discourse analysis yang dikembangkan oleh Michel 
Foucault. Pendekatan ini digunakan untuk menelusuri sejarah formasi 
wacana kebijakan Pendidikan Agama Islam (PAI) sebagai produk dari 



Nurul Izzah 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112     103 

 

relasi kuasa dan pengetahuan yang berlapis-lapis dalam periode 2000 
hingga 2025. Dengan pendekatan ini, kebijakan kurikulum tidak 
dipahami sebagai hasil rasional dan netral, melainkan sebagai arena 
konflik wacana yang merefleksikan kepentingan ideologis aktor-aktor 
dominan. Genealogi Foucault memungkinkan pembacaan terhadap 
bagaimana wacana keagamaan, moderasi, atau radikalisme dilegitimasi 
dalam kerangka kebijakan, serta bagaimana kategori tersebut 
membentuk praktik pengajaran dan struktur kurikulum. 

Sumber data utama dalam studi ini mencakup dokumen-
dokumen resmi seperti Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional, 
Keputusan Menteri Agama, dan surat edaran atau kebijakan teknis 
dari Direktorat Jenderal Pendidikan Islam. Data tersebut dilengkapi 
dengan wawancara semi-struktural terhadap perumus kurikulum di 
Kementerian Agama dan Kemendikbudristek, serta tokoh-tokoh 
ormas Islam seperti NU dan Muhammadiyah. Penelusuran arsip 
media digunakan untuk menangkap dinamika debat publik seputar 
kurikulum PAI yang memunculkan konstruksi wacana tertentu. 
Seluruh data dianalisis menggunakan teknik Foucauldian discourse 
analysis, dengan fokus pada bagaimana terbentuknya regime of truth 
melalui formulasi kebijakan, serta bagaimana relasi kuasa 
dimanifestasikan dalam produksi dan distribusi narasi kurikulum. 

 
Hasil 

Penelitian ini menemukan bahwa kurikulum Pendidikan Agama 
Islam (PAI) di Indonesia tidak hanya berfungsi sebagai perangkat 
pedagogis, melainkan sebagai mekanisme kekuasaan yang terstruktur 
dalam jaringan diskursif negara. Kurikulum PAI terbentuk melalui 
rangkaian intervensi kebijakan yang sarat akan nilai ideologis tertentu, 
khususnya dalam upaya membentuk subjek religius yang sesuai 
dengan konstruksi kenegaraan. Narasi moderasi beragama, 
antiradikalisme, dan wawasan kebangsaan menjadi bingkai dominan 
yang diinternalisasi dalam konten materi ajar, buku teks, serta 
program pelatihan guru. Melalui analisis terhadap dokumen 
kebijakan kurikulum dari tahun 2000 hingga 2025, tampak bahwa 
pergeseran wacana tidak bersifat netral, melainkan merefleksikan 
relasi kuasa yang mendefinisikan kebenaran, menyaring mana ajaran 
yang dianggap sah dan mana yang patut dicurigai. Dalam konteks ini, 



Politik Kurikulum PAI: Analisis Kekuasaan Foucault dalam Perubahan Kebijakan Pendidikan Islam 
2000-2025 
 

 
104 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112 

 

guru tidak hanya berperan sebagai pendidik, tetapi juga sebagai agen 
reproduksi ideologi negara. 

Di sisi lain, penelitian ini juga menunjukkan adanya resistensi 
yang berlangsung secara halus namun signifikan. Di tingkat praksis, 
para guru dan institusi pendidikan Islam tertentu melakukan adaptasi 
terhadap isi kurikulum demi menjaga otonomi pedagogis dan 
keautentikan ajaran Islam sesuai konteks lokal. Ruang-ruang diskursif 
alternatif pun muncul di luar institusi formal, seperti dalam komunitas 
kajian non-formal, media sosial, dan forum intelektual Islam progresif. 
Resistensi ini mencerminkan bahwa produksi pengetahuan agama 
tidak dapat dimonopoli sepenuhnya oleh negara, melainkan selalu 
terbuka terhadap reinterpretasi dan perlawanan dari aktor-aktor sosial 
lainnya. Dengan demikian, hasil penelitian ini menegaskan bahwa 
kurikulum PAI merupakan arena dialektis antara hegemoni 
kekuasaan dan dinamika resistensi, yang terus bergerak sesuai 
konfigurasi sosial-politik yang melingkupinya. 

 
Pembahasan 
Pembacaan Arkeologis atas Wacana Kurikulum PAI 

Dalam kerangka arkeologi pengetahuan yang dikembangkan 
oleh Michel Foucault, wacana dipahami bukan sekadar sebagai 
kumpulan teks, melainkan sebagai sistem pemikiran yang membentuk 
apa yang dapat dikatakan, dipikirkan, dan dilakukan dalam suatu 
konteks sejarah tertentu. Dalam konteks kurikulum Pendidikan 
Agama Islam (PAI) di Indonesia pasca-reformasi, terdapat perubahan 
mendasar dalam struktur wacana yang membentuk arah dan isi 
kebijakan. Pada era awal reformasi, dominasi wacana Pancasila 
sebagai kerangka ideologis utama dalam pendidikan cenderung mulai 
digeser oleh masuknya narasi Islamisasi pendidikan, terutama setelah 
tahun 2000. Wacana Islamisasi ini mencuat sebagai respons terhadap 
kebebasan ekspresi keagamaan yang sebelumnya ditekan di masa 
Orde Baru. Dalam kurikulum PAI, hal ini tampak melalui penguatan 
materi akidah, fiqh, dan syariah yang dibingkai sebagai identitas 
keislaman yang otentik dan harus ditegaskan dalam ruang publik 
pendidikan (Rohman, 2019). 



Nurul Izzah 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112     105 

 

Pergeseran ini juga ditandai oleh munculnya perdebatan 
terminologis yang mencerminkan kontestasi ideologis antara 
kelompok Islam konservatif dan moderat. Misalnya, istilah toleransi 
yang sebelumnya menjadi bagian dari narasi kerukunan nasional 
mengalami negosiasi makna ketika dihadapkan dengan kepentingan 
aktor-aktor keagamaan yang lebih menekankan penguatan akidah 
sebagai pilar utama kurikulum. Pada periode 2006 hingga 2013, 
kurikulum PAI mulai diramaikan oleh diskursus yang menekankan 
pada ketegasan identitas keagamaan, bersamaan dengan naiknya 
pengaruh politik kelompok-kelompok Islam berbasis ormas. Namun, 
wacana ini tidak berlangsung tunggal. Seiring dengan menguatnya isu 
radikalisme pasca 2014, negara kembali mendorong reartikulasi 
wacana toleransi dalam kurikulum, kali ini dibingkai dalam konsep 
moderasi beragama. Istilah ini menjadi semacam regime of truth baru 
yang dilembagakan melalui kebijakan Kementerian Agama, dan 
secara eksplisit dimasukkan ke dalam kurikulum PAI sejak 2020 
sebagai indikator pendidikan karakter keislaman yang inklusif 
(Hasan, 2022). 

Konstruksi wacana dalam kurikulum PAI menunjukkan 
bagaimana kuasa tidak bekerja secara represif, melainkan produktif. 
Negara tidak secara langsung menekan atau melarang narasi tertentu, 
tetapi mengkonstruksi norma baru melalui perangkat bahasa, 
kategori, dan klasifikasi kurikulum yang tampak netral namun sarat 
makna politis. Arkeologi wacana dalam hal ini membuka 
kemungkinan untuk menelusuri bagaimana pergeseran dari dominasi 
wacana Pancasila ke arah Islamisasi dan kemudian ke arah moderasi 
beragama merepresentasikan proses negosiasi kuasa antara negara, 
kelompok agama, dan aktor kebijakan. Narasi tentang (toleransi) dan 
akidah bukan sekadar masalah semantik, tetapi bagian dari medan 
pertarungan epistemik yang menentukan bentuk dan arah pendidikan 
Islam di Indonesia (Nugroho, 2021). 
Transformasi Kuasa melalui Institusi dan Pelatihan Guru 

Dalam perspektif Foucault, kekuasaan tidak hanya bekerja 
secara represif, tetapi juga produktif melalui institusi dan praktik 
sosial yang menginternalisasi norma tertentu. Pendidikan Islam di 
Indonesia sejak 2000 hingga 2025 menunjukkan gejala 
institusionalisasi kekuasaan melalui kurikulum sebagai bentuk 



Politik Kurikulum PAI: Analisis Kekuasaan Foucault dalam Perubahan Kebijakan Pendidikan Islam 
2000-2025 
 

 
106 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112 

 

penyebaran diskursus ideologis. Kurikulum PAI tidak hanya sebagai 
alat pedagogis, melainkan medium yang mereproduksi relasi kuasa 
antara negara, agama, dan masyarakat. Proses ini terlihat dalam 
bagaimana struktur formal negara melalui Kemenag dan 
Kemendikbud mendesain standar kompetensi dan isi pelajaran agama 
untuk merefleksikan wacana dominan yang sedang berkuasa. Dalam 
hal ini, bukan hanya konten yang penting, tetapi bagaimana konten itu 
diproduksi dan disebarluaskan melalui sistem pendidikan nasional 
(Sulaiman, 2020). 

Kurikulum menjadi teknologi kekuasaan yang beroperasi 
dengan logika disipliner: ia mengatur apa yang boleh dan tidak boleh 
diajarkan, siapa yang memiliki otoritas mengajar, dan bagaimana guru 
harus menginternalisasi nilai-nilai tertentu dalam proses belajar-
mengajar. Pelatihan guru PAI menjadi salah satu instrumen penting 
dalam mengukuhkan teknologi kekuasaan tersebut. Dalam banyak 
kasus, pelatihan tidak hanya meningkatkan kompetensi pedagogik, 
tetapi juga menjadi ajang internalisasi nilai ideologis yang sesuai 
dengan narasi dominan negara. Melalui kegiatan seperti bimtek, 
diklat, dan pelatihan kurikulum, guru diarahkan untuk menjadi agen 
transmisi nilai-nilai religius yang telah diformulasi oleh negara. Di 
sinilah mekanisme kekuasaan bekerja secara subtil tidak dengan 
paksaan fisik, melainkan dengan normalisasi cara berpikir dan 
bertindak (Yusuf & Anwar, 2021). 

Konstruksi kuasa melalui pelatihan guru juga tampak dalam 
pemilahan materi yang dianggap "moderatis" dan sesuai dengan arus 
utama Islam Nusantara, sambil memarginalkan interpretasi 
keagamaan yang kritis atau alternatif. Guru dilatih untuk menjadi 
subjek yang taat terhadap sistem pengetahuan tertentu yang telah 
ditetapkan oleh otoritas. Dalam kerangka ini, guru bukan sekadar 
pengajar, tetapi aktor strategis dalam reproduksi kekuasaan simbolik 
melalui kurikulum. Kontrol atas materi ajar dan pelatihan guru secara 
tidak langsung membentuk habitus keagamaan dalam sistem 
pendidikan yang seragam dan terkoordinasi. Fenomena ini 
menegaskan bahwa kekuasaan bekerja melalui aparatus pendidikan 
untuk menciptakan regime of truth yang sulit dipertanyakan (Nugraha, 
2019). 



Nurul Izzah 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112     107 

 

Dengan demikian, teknologi kekuasaan dalam pendidikan Islam 
pascareformasi tidak berhenti pada level dokumen kurikulum, tetapi 
terus bergerak dalam praksis kelembagaan yang menjangkau guru 
sebagai aktor utama. Pelatihan guru, pengawasan kurikulum, serta 
pembakuan nilai-nilai tertentu adalah bagian dari jaringan kuasa yang 
produktif dalam mencetak bentuk-bentuk subjektivitas religius yang 
sesuai dengan kepentingan ideologis negara. Implikasi dari dinamika 
ini menuntut pembacaan kritis terhadap bagaimana kurikulum dan 
pelatihan bukan hanya persoalan teknis pendidikan, tetapi juga 
medan kontestasi ideologi yang sarat akan relasi kuasa (Hakim & 
Mahfud, 2023). 
Dampak Kebijakan terhadap Spektrum Pemikiran Keagamaan 

Transformasi kebijakan kurikulum Pendidikan Agama Islam 
(PAI) selama dua dekade terakhir telah menciptakan efek yang 
kompleks terhadap keragaman pemikiran keagamaan di sekolah. 
Salah satu implikasi yang paling nyata adalah homogenisasi wacana 
keagamaan dalam materi ajar dan metode pengajaran. Kurikulum PAI 
yang dikonstruksi melalui logika institusional negara, terutama oleh 
Kementerian Agama dan Kementerian Pendidikan, cenderung 
menetapkan satu bentuk kebenaran normatif yang bersumber dari 
tafsir keagamaan mainstream. Hal ini terlihat dari preferensi terhadap 
narasi Islam moderat yang diklaim sebagai penangkal radikalisme, 
namun pada saat bersamaan dapat mengabaikan kekayaan tafsir Islam 
yang beragam di masyarakat (Ritonga, 2021). 

Kebijakan ini menekankan nilai-nilai universal seperti toleransi, 
nasionalisme, dan antiradikalisme yang dilekatkan dalam modul ajar 
PAI. Namun, pendekatan yang top-down dalam implementasi 
kebijakan ini sering kali gagal mengakomodasi realitas keberagaman 
budaya dan afiliasi keagamaan lokal. Akibatnya, homogenisasi materi 
ajar tidak hanya menciptakan keseragaman, tetapi juga membatasi 
ruang bagi pemikiran kritis dalam kelas PAI. Di sisi lain, terdapat 
resistensi dari guru-guru PAI dan institusi pendidikan yang merasa 
narasi tunggal dalam kurikulum bertentangan dengan pendekatan 
pedagogi kontekstual dan pluralistik yang mereka terapkan di sekolah 
(Syauky et al., 2025). 

Resistensi ini muncul dalam berbagai bentuk. Beberapa guru 
memilih untuk mengadaptasi isi kurikulum dengan pendekatan lokal 



Politik Kurikulum PAI: Analisis Kekuasaan Foucault dalam Perubahan Kebijakan Pendidikan Islam 
2000-2025 
 

 
108 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112 

 

dan budaya komunitas sekitar, meskipun secara formal mereka tetap 
mengikuti struktur kurikulum nasional. Bahkan, dalam beberapa 
kasus, muncul diskursus tandingan di ruang kelas yang menunjukkan 
adanya tarik-menarik antara kebijakan pusat dan praktik lokal. Ini 
menunjukkan bahwa kekuasaan kurikulum tidak bekerja secara linier 
dan total, tetapi selalu mengalami negosiasi di level implementasi 
(Azra, 2022). 

Selain itu, resistensi juga dapat ditemukan dalam diskursus 
publik melalui media massa dan forum akademik. Terdapat kritik 
bahwa kurikulum PAI cenderung berfungsi sebagai alat kontrol sosial 
yang membentuk identitas keagamaan sesuai dengan kepentingan 
negara, alih-alih sebagai ruang pembelajaran dialogis dan reflektif. 
Wacana-wacana alternatif, seperti pendidikan Islam progresif, mulai 
muncul sebagai bentuk penolakan terhadap sistem pendidikan yang 
terlalu normatif dan tidak responsif terhadap dinamika sosial-
keagamaan kontemporer (Yusuf, 2020). 

Dengan demikian, efek kebijakan kurikulum PAI tidak bisa 
hanya dilihat dari tingkat perumusannya, melainkan harus dianalisis 
pula dalam konteks implementasi di lapangan. Homogenisasi yang 
dirancang oleh negara kerap mengalami resistensi, terutama ketika 
bertemu dengan praktik pendidikan yang lebih lentur dan adaptif di 
tingkat sekolah. Dalam kerangka Foucaultian, kondisi ini 
menunjukkan bahwa kekuasaan pengetahuan dalam kebijakan 
pendidikan tidak bersifat hegemonik total, tetapi selalu mengalami 
gesekan dan kemungkinan perlawanan dalam bentuk-bentuk mikro 
(Nurdin, 2019). 

 
Kesimpulan  

Kesimpulan dari kajian ini menunjukkan bahwa kurikulum 
Pendidikan Agama Islam (PAI) di Indonesia bukanlah entitas netral, 
melainkan menjadi arena pertarungan wacana antara kekuatan 
politik, ideologis, dan institusional. Analisis genealogis terhadap 
kebijakan kurikulum PAI dari tahun 2000 hingga 2025 mengungkap 
bagaimana narasi-narasi dominan diproduksi dan direproduksi 
melalui mekanisme kekuasaan. Negara memosisikan diri sebagai 
aktor sentral dalam mendefinisikan bentuk pengetahuan agama yang 



Nurul Izzah 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112     109 

 

sah melalui instrumen kebijakan, pelatihan guru, dan pembakuan 
konten ajar. Relasi pengetahuan dan kekuasaan sebagaimana 
diteorikan oleh Foucault terwujud dalam praktik pendidikan, di mana 
pengetahuan agama dikomodifikasi untuk tujuan kontrol ideologis 
dan kestabilan sosial-politik. 

Implikasi dari temuan ini menyoroti pentingnya dekonstruksi 
terhadap klaim objektivitas dalam formulasi kebijakan pendidikan. 
Wacana yang dominan seringkali menyingkirkan alternatif-alternatif 
pemikiran keagamaan yang plural dan kontekstual. Dalam konteks 
ini, reformasi kurikulum PAI hendaknya dilakukan secara transparan 
dan partisipatif, melibatkan berbagai kelompok masyarakat termasuk 
ormas Islam, akademisi, dan praktisi pendidikan. Upaya ini bukan 
hanya untuk menghindari homogenisasi keagamaan, tetapi juga 
untuk menciptakan ekosistem pendidikan Islam yang inklusif dan 
demokratis di tengah realitas sosial Indonesia yang majemuk.  

 
Referensi 

Amin, A. (2020). Politik kurikulum dan ideologi pendidikan Islam di 
Indonesia. Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 101–120. 
https://doi.org/10.21093/jpi.v9i2.2149 

Aulia, M. (2023). Wacana radikalisme dan moderasi beragama dalam 
kebijakan pendidikan agama Islam. Indonesian Journal of Islamic 
Education Policy, 5(1), 55–72. 
https://doi.org/10.32505/ijiep.v5i1.1789 

Azra, A. (2022). Islam Nusantara dan Pendidikan Kebangsaan: Narasi 
Moderasi dalam Sistem Pendidikan Nasional. Jurnal Pendidikan 
Islam, 14(1), 1–15. https://doi.org/10.24042/atjpi.v14i1.12345 

Fadhilah, R. (2021). Konfigurasi kekuasaan dalam perubahan 
kurikulum pendidikan agama: Analisis wacana kritis. Jurnal 
Tarbiyah dan Ilmu Keguruan, 7(1), 63–78. 
https://doi.org/10.24042/tadris.v7i1.9237 

Fauzi, N., & Nurhadi, M. (2022). Wacana kekuasaan Foucault dalam 

kebijakan pendidikan Islam: Telaah kritis terhadap kurikulum 

https://doi.org/10.21093/jpi.v9i2.2149
https://doi.org/10.32505/ijiep.v5i1.1789
https://doi.org/10.24042/atjpi.v14i1.12345
https://doi.org/10.24042/tadris.v7i1.9237


Politik Kurikulum PAI: Analisis Kekuasaan Foucault dalam Perubahan Kebijakan Pendidikan Islam 
2000-2025 
 

 
110 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112 

 

PAI. Jurnal Pemikiran Islam dan Pendidikan, 14(2), 144–158. 
https://doi.org/10.24252/jpi.v14i2.2950 

Hakim, L., & Mahfud, C. (2023). Power, Curriculum, and Islamic 
Education: A Foucauldian Perspective on Indonesian Religious 
Pedagogy. Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam, 23(1), 89–106. 
https://doi.org/10.21154/tahrir.v23i1.5732 

Hasan, M. (2022). Moderasi Beragama dalam Kurikulum PAI: Rekonstruksi 

Nilai di Tengah Arus Radikalisme. Jurnal Pendidikan Agama 
Islam, 9(2), 113–127. 
https://doi.org/10.21580/jpai.2022.9.2.1297 

Hasanah, U. (2020). Perubahan kurikulum PAI pasca reformasi: 

Antara tuntutan global dan kekuatan lokal. Ta’dib: Jurnal 
Pendidikan Islam, 25(1), 89–104. 
https://doi.org/10.19109/tjie.v25i1.5127 

Nasution, M., & Basri, R. (2023). Pendidikan Islam dan kekuasaan: 
Menafsir ulang relasi kurikulum dan politik negara. Jurnal 
Studi Islam Kontemporer, 4(2), 34–50. 
https://doi.org/10.24252/jsik.v4i2.11245 

Nugraha, D. (2019). Curriculum and Ideology: Discursive Practices in 

Islamic Education in Post-Reformation Indonesia. Indonesian 
Journal of Islam and Muslim Societies, 9(2), 279–303. 
https://doi.org/10.18326/ijims.v9i2.279-303 

Nugroho, T. A. (2021). Wacana Agama dalam Kebijakan Pendidikan 
Nasional: Analisis Genealogi Foucault. Al-Tahrir: Jurnal 
Pemikiran Islam, 21(1), 55–74. 
https://doi.org/10.21154/tahrir.v21i1.2483 

Nurdin, E. (2019). Discursive Power in Islamic Education Policy: A 
Foucauldian Perspective. Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 201–219. 
https://doi.org/10.24042/jpi.v8i2.5678 

https://doi.org/10.24252/jpi.v14i2.2950
https://doi.org/10.21154/tahrir.v23i1.5732
https://doi.org/10.21580/jpai.2022.9.2.1297
https://doi.org/10.19109/tjie.v25i1.5127
https://doi.org/10.24252/jsik.v4i2.11245
https://doi.org/10.18326/ijims.v9i2.279-303
https://doi.org/10.21154/tahrir.v21i1.2483
https://doi.org/10.24042/jpi.v8i2.5678


Nurul Izzah 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112     111 

 

Putra, A. (2023). Pengetahuan dan kekuasaan dalam pendidikan 
agama: Perspektif Foucault terhadap kurikulum. Al-Tahrir: 
Jurnal Pemikiran Islam, 23(1), 75–92. 
https://doi.org/10.21154/altahrir.v23i1.4182 

Ritonga, M. (2021). Negosiasi Wacana Moderasi Islam dalam Kurikulum 
Pendidikan Agama Islam. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 19(2), 
135–150. https://doi.org/10.21580/jpai.19.2.2021.7012 

Rohman, A. (2019). Kurikulum PAI dan Islamisasi Pengetahuan: Telaah 

Kritis terhadap Narasi Keislaman Pascareformasi. Jurnal 
Pendidikan Islam, 8(1), 33–50. 
https://doi.org/10.14421/jpi.2019.81.33-50 

Rohman, S. (2019). Desentralisasi dan politik kurikulum di Indonesia: 
Studi kasus KTSP dan Kurikulum 2013. Jurnal Ilmu Pendidikan 
dan Sosial, 7(3), 123–138. 
https://doi.org/10.24036/jips.v7i3.9871 

Sulaiman, R. (2020). Reproduksi Kekuasaan dalam Pendidikan Islam: 
Analisis Foucault terhadap Kurikulum PAI. Jurnal Pendidikan 
Agama Islam, 17(1), 55–72. 
https://doi.org/10.21580/jpai.17.1.4872 

Sutrisna, E. (2024). Biopolitik pendidikan dan pengelolaan tubuh 

muslim: Membaca kurikulum PAI dalam konteks 
kontemporer. Jurnal Pendidikan Islam Transformatif, 6(1), 45–62. 
https://doi.org/10.24239/jpit.v6i1.2024 

Syauky, A., Jannah, M., Zulfatmi, Z., & Zubaidah, Z. (2025). 
PENGARUH GAYA BELAJAR VISUAL AUDITORIAL 
KINESTETIK TERHADAP PEMAHAMAN SISWA PADA 
MATA PELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI 
MAN 2 DAN SD NEGERI 53 BANDA ACEH. Satya 
Widya, 41(1), 89-103. 

https://doi.org/10.21154/altahrir.v23i1.4182
https://doi.org/10.21580/jpai.19.2.2021.7012
https://doi.org/10.14421/jpi.2019.81.33-50
https://doi.org/10.24036/jips.v7i3.9871
https://doi.org/10.21580/jpai.17.1.4872
https://doi.org/10.24239/jpit.v6i1.2024


Politik Kurikulum PAI: Analisis Kekuasaan Foucault dalam Perubahan Kebijakan Pendidikan Islam 
2000-2025 
 

 
112 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112 

 

Yusuf, M. (2020). Islam Progresif dan Alternatif Kurikulum Pendidikan 
Agama. Jurnal Pendidikan dan Transformasi Sosial, 12(1), 65–
78. https://doi.org/10.31940/jpts.v12i1.9089 

Yusuf, M., & Anwar, S. (2021). Teacher Training and Ideological 
Control in Religious Education: A Foucauldian Analysis. 
Journal of Islamic Educational Studies, 4(2), 112–130. 
https://doi.org/10.21009/jies.04210 

 

https://doi.org/10.31940/jpts.v12i1.9089
https://doi.org/10.21009/jies.04210

