AN-NUR

Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112
E-ISSN: 3110-1496
DOIL:

Politik Kurikulum PAI: Analisis Kekuasaan Foucault
dalam Perubahan Kebijakan Pendidikan Islam 2000-2025

Nurul Izzah
Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia
email: nurulizza561@gmail.com

Article history: eceived: 28 July 2025 Revised; 10 Agustus 2025;
Accepted: 15 Agustus 2025; Published: 17 Agustus 2025

Abstract

This article explores the dynamics of Islamic Religious Education (PAI)
curriculum in Indonesia through the genealogical lens of Michel Foucault,
focusing on the interplay between power, discourse, and knowledge. The study
identifies how the state, through education policies, teacher training, and
institutional structures, produces and reproduces specific forms of religious
knowledge deemed legitimate. Employing a critical-qualitative approach and
policy document analysis from 2000 to 2025, the research reveals that the PAI
curriculum serves not merely as a pedagogical tool but also as a discursive
battleground among state ideology, Islamization narratives, and resistance at
the implementation level. Through Foucault’s concepts of archaeology and
genealogy, the analysis uncovers how terms such as tolerance, moderation, and
radicalism are strategically framed within policy to shape perceptions and
behavior. The findings highlight a trend of religious thought homogenization
enforced by curriculum regulation and the political suppression of interpretive
diversity within Islam. Conversely, resistance manifests through practical
adjustments and the emergence of alternative discursive spaces beyond formal
institutions. This article recommends the need for transparency, public
participation, and epistemic pluralism in the formulation of Islamic education
policies to foster a more equitable and democratic curriculum framework.

Keywords

Genealogy, Islamic Education Curriculum, Power Discourse, Islamic Pedagogy

Author correspondence email: nurulizza561@gmail.com
Available online at: https:/ /journal.an-nur.org/index.php/annur/index
Copyright (c) 2025 Nurul Izzah



mailto:nurulizza561@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index
mailto:nurulizza561@gmail.com

Nurul Izzah

Abstrak

Artikel ini mengkaji dinamika kurikulum Pendidikan Agama
Islam (PAI) di Indonesia dari perspektif genealogis Michel
Foucault, dengan fokus pada relasi antara kekuasaan, wacana,
dan pengetahuan. Studi ini mengidentifikasi bagaimana negara
melalui kebijakan pendidikan, pelatihan guru, dan struktur
kelembagaan telah memproduksi dan mereproduksi bentuk-
bentuk tertentu dari pengetahuan agama yang dianggap sah.
Dengan menggunakan pendekatan kualitatif-kritis dan analisis
dokumen kebijakan pendidikan dari tahun 2000 hingga 2025,
penelitian ini menunjukkan bahwa kurikulum PAI bukan hanya
instrumen pedagogis, melainkan arena kontestasi wacana antara
ideologi negara, narasi Islamisasi, serta resistensi di tingkat
pelaksanaannya. Melalui konsep arkeologi dan genealoginya,
Foucault membantu mengungkap bagaimana istilah-istilah
seperti toleransi, moderasi, dan radikalisme dibingkai secara
strategis dalam kebijakan untuk mengarahkan persepsi dan
perilaku. Hasil analisis menunjukkan adanya homogenisasi
pemikiran keagamaan yang diperkuat oleh regulasi kurikulum,
serta dampak politis yang menyingkirkan keragaman tafsir
dalam Islam. Di sisi lain, resistensi muncul dalam bentuk
penyesuaian di tingkat implementasi dan ruang-ruang diskursif
alternatif di luar institusi formal. Artikel ini merekomendasikan
perlunya transparansi, partisipasi publik, dan penghargaan
terhadap keragaman epistemik dalam perumusan kebijakan
pendidikan Islam sebagai upaya menciptakan kurikulum yang
lebih adil dan demokratis.

Kata Kunci
Genealogi, Kurikulum PAI, Wacana Kekuasaan, Pendidikan
Islam

Pendahuluan

Perubahan kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) di
Indonesia tidak hanya dapat dipahami sebagai proses teknokratis
yang netral, melainkan sebagai arena tarik-menarik berbagai kekuatan
ideologis dan kepentingan politik. Sejak era Reformasi bergulir pada
tahun 1998, negara Indonesia memasuki fase desentralisasi kekuasaan
yang memengaruhi seluruh sektor kehidupan, termasuk pendidikan.

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112 99



Politik Kurikulum PAI: Analisis Kekuasaan Foucault dalam Perubahan Kebijakan Pendidikan Islam
2000-2025

Dalam konteks ini, kurikulum PAI mengalami sejumlah transformasi
signifikan, terutama dalam konten, orientasi nilai, hingga pendekatan
pedagogis. Kurikulum 2004 (KBK), Kurikulum 2006 (KTSP),
Kurikulum 2013, hingga revisinya pasca-2020 mencerminkan
dinamika sosial-politik yang berkembang, sekaligus
merepresentasikan arah ideologis tertentu dalam konstruksi identitas
kebangsaan dan keagamaan pelajar Indonesia (Amin, 2020).

Berbagai perubahan tersebut tidak terlepas dari intervensi aktor-
aktor politik yang memiliki otoritas dalam perumusan kebijakan
pendidikan Islam. Peran Kementerian Agama, Badan Standar
Nasional Pendidikan (BSNP), tokoh-tokoh organisasi keagamaan
seperti Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah, hingga pengaruh
partai politik Islam seperti PKS dan PPP menjadi faktor kunci yang
membentuk konten kurikulum. Intervensi ini tidak selalu bersifat
formal, tetapi berlangsung melalui mekanisme diskursif yang
membentuk hegemoni makna atas istilah-istilah seperti moderasi
beragama, akhlak mulia, atau radikalisme. Dalam perspektif Michel
Foucault, kekuasaan tidak hanya bekerja secara represif, tetapi juga
produktif, menciptakan subjek-subjek tertentu melalui regulasi
pengetahuan (Fauzi & Nurhadi, 2022).

Foucault memahami kekuasaan sebagai relasional, tersebar, dan
inheren dalam praktik diskursif. Konsep-konsep seperti regime of truth,
governmentality, dan disciplinary power memberikan kerangka kritis
untuk membongkar bagaimana kurikulum PAI tidak hanya menjadi
alat transfer nilai agama, tetapi juga medium pembentukan warga
negara ideal versi negara. Kurikulum menjadi ruang kontestasi antara
wacana Islam moderat, konservatif, dan bahkan sekuler, yang masing-
masing memperebutkan otoritas untuk mendefinisikan "Islam yang
sah" dalam pendidikan formal. Di sinilah pentingnya pendekatan
analisis wacana kritis berbasis Foucault untuk memahami bagaimana
pengetahuan agama dibingkai, distandarisasi, dan disisipkan ke
dalam tubuh siswa melalui sistem pendidikan (Putra, 2023).

Fokus wutama penelitian ini adalah untuk menganalisis
transformasi kurikulum PAI selama kurun waktu 2000-2025 dalam
bingkai kekuasaan diskursif. Studi ini tidak hanya menelusuri isi
kurikulum secara tekstual, tetapi juga memetakan jaringan kekuasaan

100 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112



Nurul Izzah

yang membentuknya baik dalam bentuk institusional, ideologis,
maupun kultural. Pendekatan ini penting karena perubahan kebijakan
tidak terjadi dalam ruang hampa, melainkan merupakan hasil
negosiasi dan konflik antara berbagai aktor dengan kepentingan yang
beragam. Dengan demikian, kurikulum PAI dapat dibaca sebagai
produk historis sekaligus sebagai instrumen politik negara dalam
mengelola keberagamaan warga (Fadhilah, 2021).

Terdapat dua pertanyaan pokok yang menjadi kerangka
penelitian ini. Pertama, bagaimana mekanisme kekuasaan bekerja
dalam perubahan kurikulum PAI? Pertanyaan ini menelusuri relasi
antara aktor, institusi, dan narasi kebijakan yang memengaruhi
formulasi kurikulum dari masa ke masa. Kedua, diskursus apa yang
dominan dalam kebijakan pendidikan Islam antara tahun 2000 hingga
2025? Fokus ini penting untuk mengidentifikasi arah ideologis negara
dalam menata pendidikan keagamaan, apakah menuju narasi inklusif
dan plural atau cenderung eksklusif dan normatif. Dalam konteks ini,
analisis terhadap dokumen kebijakan, naskah akademik kurikulum,
serta pernyataan-pernyataan pejabat publik dan ormas Islam menjadi
data utama untuk menjawab dua pertanyaan tersebut (Hasanah, 2020).

Periode 2000-2025 dipilih karena mencakup rentang waktu
ketika perubahan besar terjadi dalam sistem pendidikan nasional,
khususnya pasca desentralisasi dan pengesahan Undang-Undang
Sistem Pendidikan Nasional (UU Sisdiknas) tahun 2003. Dalam fase
ini, wacana kebijakan pendidikan Islam tidak lagi semata didominasi
oleh pemerintah pusat, tetapi juga mendapat tekanan dari daerah,
kelompok keagamaan, dan masyarakat sipil. Hal ini sejalan dengan
tesis Foucault mengenai distribusi kekuasaan yang tidak hanya
bersifat top-down, tetapi juga menyebar melalui agen-agen sosial yang
memiliki otoritas diskursif. Dengan demikian, perubahan kurikulum
PAI menjadi medan perlawanan dan artikulasi wacana yang kompleks
(Rohman, 2019).

Kurikulum 2013, misalnya, menghadirkan pergeseran penting
dalam pendekatan PAI dengan menekankan penguatan pendidikan
karakter dan moderasi beragama. Namun, dalam implementasinya
sering terjadi tarik ulur antara semangat pluralisme dan tuntutan
normatif dari kelompok Islam konservatif. Hal ini tampak dalam
proses revisi konten yang dianggap terlalu permisif atau tidak cukup

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112 101



Politik Kurikulum PAI: Analisis Kekuasaan Foucault dalam Perubahan Kebijakan Pendidikan Islam
2000-2025

islami. Kontestasi ini memperlihatkan bahwa kurikulum bukan
sekadar teks, melainkan situs ideologis yang merefleksikan
pertarungan makna dan representasi kekuasaan. Konsep biopolitics
Foucault menjadi relevan untuk menjelaskan bagaimana negara
menggunakan pendidikan untuk mengatur kehidupan umat,
termasuk praktik ibadah, identitas keagamaan, dan moralitas publik
(Sutrisna, 2024).

Dalam konteks tersebut, wacana radikalisme yang mengemuka
pasca 2010-an menjadi instrumen baru bagi negara untuk
mengintervensi narasi keagamaan dalam kurikulum. Frasa seperti anti
intoleransi dan Islam wasathiyah muncul sebagai filter epistemik
untuk membatasi konten keagamaan yang masuk dalam ruang kelas.
Meskipun bertujuan positif, dominasi wacana ini berpotensi
mereduksi keragaman ekspresi keislaman dan membungkam
kelompok yang dianggap menyimpang. Inilah bentuk kekuasaan
halus yang dibahas Foucault, yakni kekuasaan yang menyebar melalui
regulasi pengetahuan dan norma yang dianggap benar oleh negara
(Aulia, 2023).

Melalui pendekatan Foucaultian, artikel ini ingin menunjukkan
bahwa kurikulum PAI bukanlah objek netral, melainkan medan
diskursif yang membentuk subjek dan relasi kuasa. Dengan
membongkar konstruksi naratif yang mengiringi setiap perubahan
kebijakan, diharapkan pembaca dapat melihat bahwa pendidikan
agama tidak hanya menyampaikan ajaran, tetapi juga menjadi alat
pengendalian sosial dan ideologisasi negara. Studi ini pada akhirnya
mendorong pentingnya kesadaran kritis dalam membaca kebijakan
kurikulum, serta membuka ruang bagi alternatif kurikulum yang lebih
demokratis, inklusif, dan reflektif terhadap kompleksitas realitas
keagamaan masyarakat Indonesia kontemporer (Nasution & Basri,
2023).

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
metode genealogical discourse analysis yang dikembangkan oleh Michel
Foucault. Pendekatan ini digunakan untuk menelusuri sejarah formasi
wacana kebijakan Pendidikan Agama Islam (PAI) sebagai produk dari

102 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112



Nurul Izzah

relasi kuasa dan pengetahuan yang berlapis-lapis dalam periode 2000
hingga 2025. Dengan pendekatan ini, kebijakan kurikulum tidak
dipahami sebagai hasil rasional dan netral, melainkan sebagai arena
konflik wacana yang merefleksikan kepentingan ideologis aktor-aktor
dominan. Genealogi Foucault memungkinkan pembacaan terhadap
bagaimana wacana keagamaan, moderasi, atau radikalisme dilegitimasi
dalam kerangka kebijakan, serta bagaimana kategori tersebut
membentuk praktik pengajaran dan struktur kurikulum.

Sumber data utama dalam studi ini mencakup dokumen-
dokumen resmi seperti Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional,
Keputusan Menteri Agama, dan surat edaran atau kebijakan teknis
dari Direktorat Jenderal Pendidikan Islam. Data tersebut dilengkapi
dengan wawancara semi-struktural terhadap perumus kurikulum di
Kementerian Agama dan Kemendikbudristek, serta tokoh-tokoh
ormas Islam seperti NU dan Muhammadiyah. Penelusuran arsip
media digunakan untuk menangkap dinamika debat publik seputar
kurikulum PAI yang memunculkan konstruksi wacana tertentu.
Seluruh data dianalisis menggunakan teknik Foucauldian discourse
analysis, dengan fokus pada bagaimana terbentuknya regime of truth
melalui formulasi kebijakan, serta bagaimana relasi kuasa
dimanifestasikan dalam produksi dan distribusi narasi kurikulum.

Hasil

Penelitian ini menemukan bahwa kurikulum Pendidikan Agama
Islam (PAI) di Indonesia tidak hanya berfungsi sebagai perangkat
pedagogis, melainkan sebagai mekanisme kekuasaan yang terstruktur
dalam jaringan diskursif negara. Kurikulum PAI terbentuk melalui
rangkaian intervensi kebijakan yang sarat akan nilai ideologis tertentu,
khususnya dalam upaya membentuk subjek religius yang sesuai
dengan konstruksi kenegaraan. Narasi moderasi beragama,
antiradikalisme, dan wawasan kebangsaan menjadi bingkai dominan
yang diinternalisasi dalam konten materi ajar, buku teks, serta
program pelatihan guru. Melalui analisis terhadap dokumen
kebijakan kurikulum dari tahun 2000 hingga 2025, tampak bahwa
pergeseran wacana tidak bersifat netral, melainkan merefleksikan
relasi kuasa yang mendefinisikan kebenaran, menyaring mana ajaran
yang dianggap sah dan mana yang patut dicurigai. Dalam konteks ini,

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112 103



Politik Kurikulum PAI: Analisis Kekuasaan Foucault dalam Perubahan Kebijakan Pendidikan Islam
2000-2025

guru tidak hanya berperan sebagai pendidik, tetapi juga sebagai agen
reproduksi ideologi negara.

Di sisi lain, penelitian ini juga menunjukkan adanya resistensi
yang berlangsung secara halus namun signifikan. Di tingkat praksis,
para guru dan institusi pendidikan Islam tertentu melakukan adaptasi
terhadap isi kurikulum demi menjaga otonomi pedagogis dan
keautentikan ajaran Islam sesuai konteks lokal. Ruang-ruang diskursif
alternatif pun muncul di luar institusi formal, seperti dalam komunitas
kajian non-formal, media sosial, dan forum intelektual Islam progresif.
Resistensi ini mencerminkan bahwa produksi pengetahuan agama
tidak dapat dimonopoli sepenuhnya oleh negara, melainkan selalu
terbuka terhadap reinterpretasi dan perlawanan dari aktor-aktor sosial
lainnya. Dengan demikian, hasil penelitian ini menegaskan bahwa
kurikulum PAI merupakan arena dialektis antara hegemoni
kekuasaan dan dinamika resistensi, yang terus bergerak sesuai
konfigurasi sosial-politik yang melingkupinya.

Pembahasan
Pembacaan Arkeologis atas Wacana Kurikulum PAI

Dalam kerangka arkeologi pengetahuan yang dikembangkan
oleh Michel Foucault, wacana dipahami bukan sekadar sebagai
kumpulan teks, melainkan sebagai sistem pemikiran yang membentuk
apa yang dapat dikatakan, dipikirkan, dan dilakukan dalam suatu
konteks sejarah tertentu. Dalam konteks kurikulum Pendidikan
Agama Islam (PAI) di Indonesia pasca-reformasi, terdapat perubahan
mendasar dalam struktur wacana yang membentuk arah dan isi
kebijakan. Pada era awal reformasi, dominasi wacana Pancasila
sebagai kerangka ideologis utama dalam pendidikan cenderung mulai
digeser oleh masuknya narasi Islamisasi pendidikan, terutama setelah
tahun 2000. Wacana Islamisasi ini mencuat sebagai respons terhadap
kebebasan ekspresi keagamaan yang sebelumnya ditekan di masa
Orde Baru. Dalam kurikulum PAI, hal ini tampak melalui penguatan
materi akidah, figh, dan syariah yang dibingkai sebagai identitas
keislaman yang otentik dan harus ditegaskan dalam ruang publik
pendidikan (Rohman, 2019).

104 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112



Nurul Izzah

Pergeseran ini juga ditandai oleh munculnya perdebatan
terminologis yang mencerminkan kontestasi ideologis antara
kelompok Islam konservatif dan moderat. Misalnya, istilah toleransi
yang sebelumnya menjadi bagian dari narasi kerukunan nasional
mengalami negosiasi makna ketika dihadapkan dengan kepentingan
aktor-aktor keagamaan yang lebih menekankan penguatan akidah
sebagai pilar utama kurikulum. Pada periode 2006 hingga 2013,
kurikulum PAI mulai diramaikan oleh diskursus yang menekankan
pada ketegasan identitas keagamaan, bersamaan dengan naiknya
pengaruh politik kelompok-kelompok Islam berbasis ormas. Namun,
wacana ini tidak berlangsung tunggal. Seiring dengan menguatnya isu
radikalisme pasca 2014, negara kembali mendorong reartikulasi
wacana toleransi dalam kurikulum, kali ini dibingkai dalam konsep
moderasi beragama. Istilah ini menjadi semacam regime of truth baru
yang dilembagakan melalui kebijakan Kementerian Agama, dan
secara eksplisit dimasukkan ke dalam kurikulum PAI sejak 2020
sebagai indikator pendidikan karakter keislaman yang inklusif
(Hasan, 2022).

Konstruksi wacana dalam kurikulum PAI menunjukkan
bagaimana kuasa tidak bekerja secara represif, melainkan produktif.
Negara tidak secara langsung menekan atau melarang narasi tertentu,
tetapi mengkonstruksi norma baru melalui perangkat bahasa,
kategori, dan klasifikasi kurikulum yang tampak netral namun sarat
makna politis. Arkeologi wacana dalam hal ini membuka
kemungkinan untuk menelusuri bagaimana pergeseran dari dominasi
wacana Pancasila ke arah Islamisasi dan kemudian ke arah moderasi
beragama merepresentasikan proses negosiasi kuasa antara negara,
kelompok agama, dan aktor kebijakan. Narasi tentang (toleransi) dan
akidah bukan sekadar masalah semantik, tetapi bagian dari medan
pertarungan epistemik yang menentukan bentuk dan arah pendidikan
Islam di Indonesia (Nugroho, 2021).

Transformasi Kuasa melalui Institusi dan Pelatihan Guru

Dalam perspektif Foucault, kekuasaan tidak hanya bekerja
secara represif, tetapi juga produktif melalui institusi dan praktik
sosial yang menginternalisasi norma tertentu. Pendidikan Islam di
Indonesia  sejak 2000 hingga 2025 menunjukkan gejala
institusionalisasi kekuasaan melalui kurikulum sebagai bentuk

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112 105



Politik Kurikulum PAI: Analisis Kekuasaan Foucault dalam Perubahan Kebijakan Pendidikan Islam
2000-2025

penyebaran diskursus ideologis. Kurikulum PAI tidak hanya sebagai
alat pedagogis, melainkan medium yang mereproduksi relasi kuasa
antara negara, agama, dan masyarakat. Proses ini terlihat dalam
bagaimana struktur formal negara melalui Kemenag dan
Kemendikbud mendesain standar kompetensi dan isi pelajaran agama
untuk merefleksikan wacana dominan yang sedang berkuasa. Dalam
hal ini, bukan hanya konten yang penting, tetapi bagaimana konten itu
diproduksi dan disebarluaskan melalui sistem pendidikan nasional
(Sulaiman, 2020).

Kurikulum menjadi teknologi kekuasaan yang beroperasi
dengan logika disipliner: ia mengatur apa yang boleh dan tidak boleh
diajarkan, siapa yang memiliki otoritas mengajar, dan bagaimana guru
harus menginternalisasi nilai-nilai tertentu dalam proses belajar-
mengajar. Pelatihan guru PAI menjadi salah satu instrumen penting
dalam mengukuhkan teknologi kekuasaan tersebut. Dalam banyak
kasus, pelatihan tidak hanya meningkatkan kompetensi pedagogik,
tetapi juga menjadi ajang internalisasi nilai ideologis yang sesuai
dengan narasi dominan negara. Melalui kegiatan seperti bimtek,
diklat, dan pelatihan kurikulum, guru diarahkan untuk menjadi agen
transmisi nilai-nilai religius yang telah diformulasi oleh negara. Di
sinilah mekanisme kekuasaan bekerja secara subtil tidak dengan
paksaan fisik, melainkan dengan normalisasi cara berpikir dan
bertindak (Yusuf & Anwar, 2021).

Konstruksi kuasa melalui pelatihan guru juga tampak dalam
pemilahan materi yang dianggap "moderatis" dan sesuai dengan arus
utama Islam Nusantara, sambil memarginalkan interpretasi
keagamaan yang kritis atau alternatif. Guru dilatih untuk menjadi
subjek yang taat terhadap sistem pengetahuan tertentu yang telah
ditetapkan oleh otoritas. Dalam kerangka ini, guru bukan sekadar
pengajar, tetapi aktor strategis dalam reproduksi kekuasaan simbolik
melalui kurikulum. Kontrol atas materi ajar dan pelatihan guru secara
tidak langsung membentuk habitus keagamaan dalam sistem
pendidikan yang seragam dan terkoordinasi. Fenomena ini
menegaskan bahwa kekuasaan bekerja melalui aparatus pendidikan
untuk menciptakan regime of truth yang sulit dipertanyakan (Nugraha,
2019).

106 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112



Nurul Izzah

Dengan demikian, teknologi kekuasaan dalam pendidikan Islam
pascareformasi tidak berhenti pada level dokumen kurikulum, tetapi
terus bergerak dalam praksis kelembagaan yang menjangkau guru
sebagai aktor utama. Pelatihan guru, pengawasan kurikulum, serta
pembakuan nilai-nilai tertentu adalah bagian dari jaringan kuasa yang
produktif dalam mencetak bentuk-bentuk subjektivitas religius yang
sesuai dengan kepentingan ideologis negara. Implikasi dari dinamika
ini menuntut pembacaan kritis terhadap bagaimana kurikulum dan
pelatihan bukan hanya persoalan teknis pendidikan, tetapi juga
medan kontestasi ideologi yang sarat akan relasi kuasa (Hakim &
Mahfud, 2023).

Dampak Kebijakan terhadap Spektrum Pemikiran Keagamaan

Transformasi kebijakan kurikulum Pendidikan Agama Islam
(PAI) selama dua dekade terakhir telah menciptakan efek yang
kompleks terhadap keragaman pemikiran keagamaan di sekolah.
Salah satu implikasi yang paling nyata adalah homogenisasi wacana
keagamaan dalam materi ajar dan metode pengajaran. Kurikulum PAI
yang dikonstruksi melalui logika institusional negara, terutama oleh
Kementerian Agama dan Kementerian Pendidikan, cenderung
menetapkan satu bentuk kebenaran normatif yang bersumber dari
tafsir keagamaan mainstream. Hal ini terlihat dari preferensi terhadap
narasi Islam moderat yang diklaim sebagai penangkal radikalisme,
namun pada saat bersamaan dapat mengabaikan kekayaan tafsir Islam
yang beragam di masyarakat (Ritonga, 2021).

Kebijakan ini menekankan nilai-nilai universal seperti toleransi,
nasionalisme, dan antiradikalisme yang dilekatkan dalam modul ajar
PAI. Namun, pendekatan yang top-down dalam implementasi
kebijakan ini sering kali gagal mengakomodasi realitas keberagaman
budaya dan afiliasi keagamaan lokal. Akibatnya, homogenisasi materi
ajar tidak hanya menciptakan keseragaman, tetapi juga membatasi
ruang bagi pemikiran kritis dalam kelas PAI Di sisi lain, terdapat
resistensi dari guru-guru PAI dan institusi pendidikan yang merasa
narasi tunggal dalam kurikulum bertentangan dengan pendekatan
pedagogi kontekstual dan pluralistik yang mereka terapkan di sekolah
(Syauky et al., 2025).

Resistensi ini muncul dalam berbagai bentuk. Beberapa guru
memilih untuk mengadaptasi isi kurikulum dengan pendekatan lokal

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112 107



Politik Kurikulum PAI: Analisis Kekuasaan Foucault dalam Perubahan Kebijakan Pendidikan Islam
2000-2025

dan budaya komunitas sekitar, meskipun secara formal mereka tetap
mengikuti struktur kurikulum nasional. Bahkan, dalam beberapa
kasus, muncul diskursus tandingan di ruang kelas yang menunjukkan
adanya tarik-menarik antara kebijakan pusat dan praktik lokal. Ini
menunjukkan bahwa kekuasaan kurikulum tidak bekerja secara linier
dan total, tetapi selalu mengalami negosiasi di level implementasi
(Azra, 2022).

Selain itu, resistensi juga dapat ditemukan dalam diskursus
publik melalui media massa dan forum akademik. Terdapat kritik
bahwa kurikulum PAI cenderung berfungsi sebagai alat kontrol sosial
yang membentuk identitas keagamaan sesuai dengan kepentingan
negara, alih-alih sebagai ruang pembelajaran dialogis dan reflektif.
Wacana-wacana alternatif, seperti pendidikan Islam progresif, mulai
muncul sebagai bentuk penolakan terhadap sistem pendidikan yang
terlalu normatif dan tidak responsif terhadap dinamika sosial-
keagamaan kontemporer (Yusuf, 2020).

Dengan demikian, efek kebijakan kurikulum PAI tidak bisa
hanya dilihat dari tingkat perumusannya, melainkan harus dianalisis
pula dalam konteks implementasi di lapangan. Homogenisasi yang
dirancang oleh negara kerap mengalami resistensi, terutama ketika
bertemu dengan praktik pendidikan yang lebih lentur dan adaptif di
tingkat sekolah. Dalam kerangka Foucaultian, kondisi ini
menunjukkan bahwa kekuasaan pengetahuan dalam kebijakan
pendidikan tidak bersifat hegemonik total, tetapi selalu mengalami
gesekan dan kemungkinan perlawanan dalam bentuk-bentuk mikro
(Nurdin, 2019).

Kesimpulan

Kesimpulan dari kajian ini menunjukkan bahwa kurikulum
Pendidikan Agama Islam (PAI) di Indonesia bukanlah entitas netral,
melainkan menjadi arena pertarungan wacana antara kekuatan
politik, ideologis, dan institusional. Analisis genealogis terhadap
kebijakan kurikulum PAI dari tahun 2000 hingga 2025 mengungkap
bagaimana narasi-narasi dominan diproduksi dan direproduksi
melalui mekanisme kekuasaan. Negara memosisikan diri sebagai
aktor sentral dalam mendefinisikan bentuk pengetahuan agama yang

108 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112



Nurul Izzah

sah melalui instrumen kebijakan, pelatihan guru, dan pembakuan
konten ajar. Relasi pengetahuan dan kekuasaan sebagaimana
diteorikan oleh Foucault terwujud dalam praktik pendidikan, di mana
pengetahuan agama dikomodifikasi untuk tujuan kontrol ideologis
dan kestabilan sosial-politik.

Implikasi dari temuan ini menyoroti pentingnya dekonstruksi
terhadap klaim objektivitas dalam formulasi kebijakan pendidikan.
Wacana yang dominan seringkali menyingkirkan alternatif-alternatif
pemikiran keagamaan yang plural dan kontekstual. Dalam konteks
ini, reformasi kurikulum PAI hendaknya dilakukan secara transparan
dan partisipatif, melibatkan berbagai kelompok masyarakat termasuk
ormas Islam, akademisi, dan praktisi pendidikan. Upaya ini bukan
hanya untuk menghindari homogenisasi keagamaan, tetapi juga
untuk menciptakan ekosistem pendidikan Islam yang inklusif dan
demokratis di tengah realitas sosial Indonesia yang majemuk.

Referensi

Amin, A. (2020). Politik kurikulum dan ideologi pendidikan Islam di
Indonesia.  Jurnal = Pendidikan  Islam,  9(2), 101-120.
https:/ /doi.org/10.21093 /ipi.v9i2.2149

Aulia, M. (2023). Wacana radikalisme dan moderasi beragama dalam
kebijakan pendidikan agama Islam. Indonesian Journal of Islamic
Education Policy, 5(1), 55-72.
https://doi.org/10.32505/ijiep.v5il.1789

Azra, A. (2022). Islam Nusantara dan Pendidikan Kebangsaan: Narasi
Moderasi dalam Sistem Pendidikan Nasional. Jurnal Pendidikan
Islam, 14(1), 1-15. https://doi.org/10.24042 / atjpi.v14i1.12345

Fadhilah, R. (2021). Konfigurasi kekuasaan dalam perubahan
kurikulum pendidikan agama: Analisis wacana kritis. Jurnal
Tarbiyah dan Ilmu Keguruan, 7(1), 63-78.
https:/ /doi.org/10.24042 / tadris.v7i1.9237

Fauzi, N., & Nurhadi, M. (2022). Wacana kekuasaan Foucault dalam
kebijakan pendidikan Islam: Telaah kritis terhadap kurikulum

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112 109


https://doi.org/10.21093/jpi.v9i2.2149
https://doi.org/10.32505/ijiep.v5i1.1789
https://doi.org/10.24042/atjpi.v14i1.12345
https://doi.org/10.24042/tadris.v7i1.9237

Politik Kurikulum PAI: Analisis Kekuasaan Foucault dalam Perubahan Kebijakan Pendidikan Islam
2000-2025

PAIL Jurnal Pemikiran Islam dan Pendidikan, 14(2), 144-158.
https:/ /doi.org/10.24252 /ipi.v14i2.2950

Hakim, L., & Mahfud, C. (2023). Power, Curriculum, and Islamic
Education: A Foucauldian Perspective on Indonesian Religious
Pedagogy. Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam, 23(1), 89-106.
https://doi.org/10.21154/ tahrir.v23i1.5732

Hasan, M. (2022). Moderasi Beragama dalam Kurikulum PAI: Rekonstruksi
Nilai di Tengah Arus Radikalisme. Jurnal Pendidikan Agama
Islam, 9(2), 113-127.
https://doi.org/10.21580/jpai.2022.9.2.1297

Hasanah, U. (2020). Perubahan kurikulum PAI pasca reformasi:
Antara tuntutan global dan kekuatan lokal. Ta’dib: Jurnal
Pendidikan Islam, 25(1), 89-104.
https:/ /doi.org/10.19109/ tjie.v25i1.5127

Nasution, M., & Basri, R. (2023). Pendidikan Islam dan kekuasaan:
Menafsir ulang relasi kurikulum dan politik negara. Jurnal
Studi Islam Kontemporer, 4(2), 34-50.
https:/ /doi.org/10.24252 /isik.v4i2.11245

Nugraha, D. (2019). Curriculum and Ideology: Discursive Practices in
Islamic Education in Post-Reformation Indonesia. Indonesian
Journal of Islam and Muslim Societies, 9(2), 279-303.
https:/ /doi.org/10.18326/ijims.v9i2.279-303

Nugroho, T. A. (2021). Wacana Agama dalam Kebijakan Pendidikan
Nasional:  Analisis Genealogi  Foucault. Al-Tahrir: Jurnal
Pemikiran Islam, 21(1), 55-74.
https://doi.org/10.21154/ tahrir.v21i1.2483

Nurdin, E. (2019). Discursive Power in Islamic Education Policy: A
Foucauldian Perspective. Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 201-219.
https:/ /doi.org/10.24042 /jpi.v8i2.5678

110 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112


https://doi.org/10.24252/jpi.v14i2.2950
https://doi.org/10.21154/tahrir.v23i1.5732
https://doi.org/10.21580/jpai.2022.9.2.1297
https://doi.org/10.19109/tjie.v25i1.5127
https://doi.org/10.24252/jsik.v4i2.11245
https://doi.org/10.18326/ijims.v9i2.279-303
https://doi.org/10.21154/tahrir.v21i1.2483
https://doi.org/10.24042/jpi.v8i2.5678

Nurul Izzah

Putra, A. (2023). Pengetahuan dan kekuasaan dalam pendidikan
agama: Perspektif Foucault terhadap kurikulum. Al-Tahrir:
Jurnal Pemikiran Islam, 23(1), 75-92.
https://doi.org/10.21154/ altahrir.v23i1.4182

Ritonga, M. (2021). Negosiasi Wacana Moderasi Islam dalam Kurikulum
Pendidikan Agama Islam. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 19(2),
135-150. https:/ /doi.org/10.21580/jpai.19.2.2021.7012

Rohman, A. (2019). Kurikulum PAI dan Islamisasi Pengetahuan: Telaah
Kritis  terhadap  Narasi  Keislaman  Pascareformasi. Jurnal
Pendidikan Islam, 8(1), 33-50.
https:/ /doi.org/10.14421 /jpi.2019.81.33-50

Rohman, S. (2019). Desentralisasi dan politik kurikulum di Indonesia:
Studi kasus KTSP dan Kurikulum 2013. Jurnal llmu Pendidikan
dan Sosial, 7(3), 123-138.
https://doi.org/10.24036 /jips.v7i3.9871

Sulaiman, R. (2020). Reproduksi Kekuasaan dalam Pendidikan Islam:
Analisis Foucault terhadap Kurikulum PAI. Jurnal Pendidikan
Agama Islam, 17(1), 55-72.
https:/ /doi.org/10.21580/ipai.17.1.4872

Sutrisna, E. (2024). Biopolitik pendidikan dan pengelolaan tubuh
muslim: Membaca kurikulum PAI dalam  konteks
kontemporer. Jurnal Pendidikan Islam Transformatif, 6(1), 45-62.
https://doi.org/10.24239/jpit.v6i1.2024

Syauky, A., Jannah, M., Zulfatmi, Z., & Zubaidah, Z. (2025).
PENGARUH GAYA BELAJAR VISUAL AUDITORIAL
KINESTETIK TERHADAP PEMAHAMAN SISWA PADA
MATA PELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI
MAN 2 DAN SD NEGERI 53 BANDA ACEH. Satya
Widya, 41(1), 89-103.

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112 111


https://doi.org/10.21154/altahrir.v23i1.4182
https://doi.org/10.21580/jpai.19.2.2021.7012
https://doi.org/10.14421/jpi.2019.81.33-50
https://doi.org/10.24036/jips.v7i3.9871
https://doi.org/10.21580/jpai.17.1.4872
https://doi.org/10.24239/jpit.v6i1.2024

Politik Kurikulum PAI: Analisis Kekuasaan Foucault dalam Perubahan Kebijakan Pendidikan Islam
2000-2025

Yusuf, M. (2020). Islam Progresif dan Alternatif Kurikulum Pendidikan
Agama. Jurnal Pendidikan dan Transformasi Sosial, 12(1), 65-
78. https:/ /doi.org/10.31940/jpts.v12i1.9089

Yusuf, M., & Anwar, S. (2021). Teacher Training and Ideological
Control in Religious Education: A Foucauldian Analysis.
Journal ~of Islamic  Educational Studies, 4(2), 112-130.
https://doi.org/10.21009/jies.04210

112 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 98-112


https://doi.org/10.31940/jpts.v12i1.9089
https://doi.org/10.21009/jies.04210

