
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181 
E-ISSN: 3110-1496, P-ISSN: 3110-5599  

DOI: 10.65802/an-nur.v1i2.43 
 

Author correspondence email: jizzymohd@gmail.com 
Available online at: https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index 
Copyright (c) 2025 by Muhammad Abdul Aziz 
 

 
 

 

Dekonstruksi Narasi Gender Dalam Kitab Fikih 
Madrasah Aliyah: Pembacaan Derridean 

 
Muhammad Abdul Aziz 

Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia 
email: jizzymohd@gmail.com 

 
 

 Article history: Received: 30 July 2025, Revised: 08 Agustus 2025;  
Accepted: 14 Agustus 2025; Published: 17 Agustus 2025 

 
Abstract 

This study aims to deconstruct gender narratives in Islamic jurisprudence 
(fiqh) textbooks used in Indonesian Islamic senior high schools (madrasah 
aliyah), utilizing the post-structuralist framework of Jacques Derrida. The 
research focuses on three core fiqh texts widely referenced in the religious 
curriculum: Fathul Qarib, Fathul Mu’in, and Kifayatul Akhyar. Employing 
textual analysis through close reading and Derridean deconstruction, 
combined with semi-structured interviews with five curriculum authors and 
analysis of the 2013–2025 national curriculum documents, the study reveals 
underlying patriarchal biases embedded in the structure of language and 
classical legal concepts. Findings indicate a problematic binary hierarchy in 
the portrayal of gender roles, where men are associated with leadership, 
rationality, and authority, while women are depicted as emotionally unstable, 
dependent, and confined to domestic spheres. Moreover, the research identifies 
aporias or internal contradictions in concepts such as qiwamah (male 
guardianship), nusyuz (disobedience), and wilayatul nikah (marital 
guardianship), suggesting the possibility of more egalitarian reinterpretations. 
The study concludes by recommending a revision of religious textbooks to 
incorporate critical gender perspectives and urges the implementation of 
teacher training programs in contemporary hermeneutical methods to foster a 
more equitable and inclusive approach to Islamic education. 

. 
 

Keywords 
Deconstruction, Fiqh, Gender, Islamic Education  

mailto:jizzymohd@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index
mailto:jizzymohd@gmail.com


Dekonstruksi Narasi Gender Dalam Kitab Fikih Madrasah Aliyah: Pembacaan Derridean 
 

 
170 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181  

 

 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan untuk mendekonstruksi narasi gender dalam 
kitab fikih yang digunakan di madrasah aliyah dengan menggunakan 
perspektif filsuf post-strukturalis Jacques Derrida. Fokus penelitian ini 
tertuju pada tiga kitab fikih rujukan utama dalam kurikulum 
Pendidikan Agama Islam di tingkat menengah, yakni Fathul Qarib, 
Fathul Mu’in, dan Kifayatul Akhyar. Metode yang digunakan meliputi 
analisis teks (close reading) berbasis dekonstruksi serta wawancara 
semi-terstruktur dengan lima penyusun buku teks Kementerian 
Agama dan telaah dokumen kurikulum fikih tahun 2013–2025. Hasil 
penelitian mengungkap bahwa teks-teks tersebut mereproduksi 
struktur biner yang menempatkan laki-laki sebagai pusat (logocentric 
subject) dan perempuan sebagai subordinat. Dalam banyak bagian, 
perempuan digambarkan sebagai makhluk yang tidak rasional, 
bergantung, dan berperan domestik, sedangkan laki-laki diasosiasikan 
dengan kepemimpinan, rasionalitas, dan kekuasaan. Selain itu, 
ditemukan aporia atau ketidakkonsistenan makna dalam konsep-
konsep seperti qiwamah, nusyuz, dan wilayatul nikah, yang menunjukkan 
kemungkinan tafsir yang lebih egaliter. Penelitian ini menyarankan 
perlunya revisi kurikulum dan buku teks dengan memperhatikan 
perspektif gender kritis serta pelatihan guru dalam metodologi tafsir 
kontemporer untuk menciptakan pendidikan agama yang lebih adil 
dan inklusif terhadap nilai-nilai kesetaraan. 

 

Kata Kunci 
Dekonstruksi, Fikih, Gender, Pendidikan Islam 

 
 
Pendahuluan 

Narasi-narasi keagamaan yang disampaikan dalam pendidikan 
formal kerap mereproduksi struktur dominasi yang tidak disadari. 
Dalam konteks madrasah aliyah, kitab fikih menjadi instrumen 
pedagogis yang cukup dominan membentuk pandangan santri 
terhadap relasi sosial, termasuk relasi gender. Namun, dalam telaah 
kritis, muatan kitab fikih pada jenjang ini masih didominasi oleh 
pendekatan patriarkal, di mana posisi laki-laki lebih diunggulkan 
dalam hampir semua struktur relasional, mulai dari kepemimpinan, 
warisan, hingga relasi suami-istri. Sebagai contoh, dalam banyak buku 



Muhammad Abdul Aziz 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181     171 

 

fikih, ayat-ayat tentang qawwamah (kepemimpinan laki-laki atas 
perempuan) dan hak talak yang hanya dimiliki laki-laki, sering 
disajikan tanpa ruang interpretasi kritis atau alternatif pandangan 
mazhab minor. Hal ini memperkuat struktur biner yang 
menempatkan laki-laki sebagai subjek dominan dan perempuan 
sebagai objek pasif (Fakih, 2020). 

Ketimpangan ini bukan hanya bersifat konseptual, melainkan 
berdampak langsung pada internalisasi nilai-nilai gender di kalangan 
pelajar madrasah. Proses pembelajaran yang tidak membuka ruang 
dialog atas konstruksi teks-teks klasik menjadikan kitab fikih sebagai 
otoritas tunggal dalam memahami relasi sosial. Ketika materi fikih 
menjelaskan peran perempuan terbatas pada wilayah domestik atau 
subordinasi dalam hukum waris, tanpa elaborasi atas konteks sejarah, 
sosial, dan pergeseran tafsir kontemporer, maka peserta didik 
cenderung menganggapnya sebagai kebenaran final dan normatif. 
Padahal, menurut para sarjana Islam progresif seperti Amina Wadud 
dan Asma Barlas, banyak teks keagamaan yang membuka ruang 
interpretasi, namun telah dibekukan oleh dominasi tafsir patriarkal 
sejak masa klasik (Wadud, 1999; Barlas, 2002). 

Dalam konteks inilah, pendekatan dekonstruktif ala Jacques 
Derrida menjadi relevan untuk diterapkan sebagai metode pembacaan 
ulang terhadap teks-teks fikih tersebut. Derrida, dalam teorinya, 
menolak struktur oposisi biner yang selama ini menjadi fondasi dalam 
banyak narasi filsafat Barat dan juga, dalam banyak hal, wacana 
keagamaan. Dikotomi laki-laki/perempuan, rasional/emosional, 
aktif/pasif, suci/najis, dan seterusnya, tidaklah netral; melainkan 
selalu menghadirkan relasi kuasa di mana satu elemen didominasi 
oleh yang lain. Dengan membongkar struktur oposisi biner dalam 
kitab fikih, pendekatan dekonstruktif memungkinkan terungkapnya 
ruang-ruang ambiguitas, kontradiksi, atau yang disebut Derrida 
sebagai aporia—yakni titik-titik ketidakstabilan makna dalam sebuah 
teks (Derrida, 1997). 

Pendidikan agama di madrasah aliyah seharusnya tidak 
berhenti pada pengulangan doktrin, melainkan menjadi ruang 
dialektika antara teks, konteks, dan subjek. Ketika teks fikih dibaca 
ulang dengan pendekatan kritis, maka peserta didik dapat diajak 
memahami bahwa hukum Islam bukanlah sesuatu yang monolitik, 



Dekonstruksi Narasi Gender Dalam Kitab Fikih Madrasah Aliyah: Pembacaan Derridean 
 

 
172 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181  

 

melainkan hasil konstruksi sejarah yang dipengaruhi oleh konteks 
sosial-politik para ulama masa lalu. Misalnya, ketentuan tentang hak 
laki-laki dalam talak dan pembatasan peran perempuan dalam politik 
bisa ditinjau ulang melalui kerangka maqashid syariah dan prinsip 
keadilan substantif. Inilah esensi dari kritik terhadap metode 
pengajaran fikih yang bersifat textbook-based tanpa pendekatan 
hermeneutik atau pembacaan alternatif (Syauky, Mardhiah, & Idris, 
2024). 

Signifikansi dari penelitian ini terletak pada upaya membongkar 
bagaimana ketidakadilan gender tidak hanya direproduksi oleh 
budaya masyarakat, tetapi juga oleh sistem pendidikan agama yang 
berbasis pada otoritas teks. Kritik ini bukan bermaksud membatalkan 
kitab fikih, melainkan mengajak untuk menginterogasi cara 
pembacaan dan pemaknaan yang selama ini dilakukan secara ahistoris 
dan non-kritis. Dengan menggunakan lensa dekonstruksi Derridean, 
pembacaan terhadap teks fikih tidak lagi diarahkan untuk mencari 
makna tetap, melainkan mengungkap ketidaktetapan makna dan 
membuka kemungkinan lain dalam penafsiran. Misalnya, pernyataan 
bahwa perempuan lemah akal karena hanya mendapat separuh 
warisan dibanding laki-laki dapat ditelusuri konteksnya dalam 
struktur ekonomi Arab pra-Islam, bukan dianggap sebagai prinsip 
universal (Abdullah, 2019). 

Pertanyaan penelitian yang diajukan dalam kajian ini adalah: 
pertama, bagaimana dikotomi gender dikonstruksi dalam teks fikih 
madrasah aliyah? Kedua, di mana letak aporia dalam pemaknaan 
gender yang dibangun dalam teks tersebut? Pertanyaan ini berangkat 
dari asumsi bahwa teks bukanlah entitas pasif yang hanya memuat 
informasi, melainkan memiliki kekuatan performatif yang dapat 
membentuk dan mereproduksi struktur sosial tertentu. Kitab fikih 
tidak hanya menjelaskan hukum, tetapi juga berkontribusi dalam 
membentuk kesadaran gender di kalangan siswa. Oleh karena itu, 
penting untuk mengidentifikasi struktur biner dan retakan-retakan 
dalam teks yang dapat menjadi titik masuk bagi pembacaan alternatif 
(Foucault, 1978; Gramsci, 2009). 

Dari segi metodologi, penelitian ini menempatkan teks fikih 
bukan sebagai objek netral, melainkan sebagai medan diskursif yang 
terbuka terhadap kritik. Dengan pendekatan Derrida, pembacaan 



Muhammad Abdul Aziz 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181     173 

 

tidak diarahkan untuk menstabilkan makna, tetapi justru untuk 
menunjukkan bahwa makna itu tidak pernah final. Proses ini 
dilakukan dengan membandingkan narasi dominan dalam kitab fikih 
dengan pengalaman dan realitas perempuan Muslim kontemporer. 
Dekonstruksi ini bukan bersifat destruktif, tetapi sebagai metode 
epistemologis yang membuka ruang bagi kemunculan wacana 
tandingan yang lebih adil dan egaliter (Nasrullah, 2022). 

Dengan demikian, pendekatan ini tidak semata bersifat 
akademik, tetapi juga bersifat praksis. Pendidikan agama di madrasah 
aliyah memiliki tanggung jawab besar untuk tidak menjadi instrumen 
yang membekukan ketimpangan, tetapi menjadi jembatan menuju 
transformasi kesadaran. Jika kitab fikih dapat dibaca dengan cara yang 
lebih inklusif dan reflektif, maka generasi muda Muslim tidak hanya 
memahami Islam sebagai hukum, tetapi juga sebagai nilai dan etika 
yang mendukung kesetaraan, keadilan, dan penghormatan terhadap 
kemanusiaan. 
 
Metode 

Metode penelitian ini menggunakan pendekatan analisis teks 
berbasis teori dekonstruksi Derrida yang berakar pada kritik wacana 
post-strukturalis. Pendekatan ini bertujuan mengurai struktur biner 
dalam teks keagamaan yang secara laten menopang dominasi gender 
tertentu. Dekonstruksi Derridean dipilih karena kemampuannya 
dalam membongkar hierarki makna yang stabil, serta menyingkap 
(aporia) ketegangan atau kontradiksi yang tersembunyi dalam teks. 
Melalui pembacaan ganda (double reading), penelitian ini tidak hanya 
membaca isi teks secara normatif, tetapi juga mempertanyakan asumsi 
epistemologis yang menyertainya, khususnya dalam isu-isu relasi 
kuasa antara laki-laki dan perempuan dalam kitab fikih. 

Sumber data utama penelitian ini adalah tiga kitab fikih populer 
yang digunakan dalam pendidikan madrasah aliyah di Indonesia, 
yaitu Fathul Qarib, Fathul Mu’in, dan Kifayatul Akhyar. Ketiga teks ini 
dipilih karena menjadi rujukan dominan dalam pembelajaran fikih 
tingkat menengah dan mencerminkan konstruksi wacana gender 
dalam lingkup pendidikan Islam formal. Selain itu, penelitian ini juga 
didukung oleh data wawancara dengan lima penyusun buku teks 
Pendidikan Agama Islam (PAI) dari Kementerian Agama, serta 



Dekonstruksi Narasi Gender Dalam Kitab Fikih Madrasah Aliyah: Pembacaan Derridean 
 

 
174 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181  

 

dokumen-dokumen kurikulum fikih MA dari tahun 2013 hingga 2025. 
Teknik analisis melibatkan proses identifikasi oposisi biner (seperti 
laki-laki/perempuan, pemimpin/pengikut) dan pelacakan trace atau 
jejak makna yang tak hadir secara eksplisit, namun mengganggu 
stabilitas wacana dominan, seperti pada konsep qiwamah, nusyuz, dan 
wilayatul nikah. 

 
Hasil 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa teks-teks fikih madrasah 
aliyah masih sangat dipengaruhi oleh struktur oposisi biner yang 
bersifat hierarkis, terutama dalam konstruksi gender. Dominasi laki-
laki sebagai (aqil) atau rasional sering kali disandingkan dengan 
perempuan sebagai (naqisah aql) istilah yang memperkuat stigma 
ketidaklengkapan intelektual perempuan. Konsepsi peran domestik 
perempuan juga dinaturalisasi melalui pengulangan frasa “kodrat 
perempuan” dalam konteks rumah tangga, tanpa ruang tafsir 
alternatif yang mempertimbangkan dinamika sosial modern. Struktur 
ini tidak hanya membentuk asumsi normatif dalam teks, tetapi juga 
memperkuat relasi kuasa yang timpang antara laki-laki dan 
perempuan dalam proses internalisasi ajaran agama (Ahmed, 2018). 

Selain itu, ditemukan pula sejumlah aporia atau ketegangan 
makna dalam teks yang menggoyahkan klaim konsistensi wacana 
fikih. Misalnya, sementara doktrin tauhid menekankan kesetaraan 
manusia di hadapan Tuhan, fikih pendidikan justru mereproduksi 
ketimpangan peran sosial berbasis gender. Ambivalensi juga tampak 
dalam pembahasan syarat menjadi qadi (hakim), yang dalam beberapa 
teks terbuka bagi perempuan, namun di tempat lain ditolak dengan 
dalih kurangnya kelayakan moral dan rasional. Mekanisme 
reproduksi ketimpangan ini diperkuat oleh pembelajaran fikih yang 
lebih menekankan hafalan ketimbang kritik teks, serta penghilangan 
konteks historis dari proses perumusan hukum Islam klasik. 
Akibatnya, siswa menerima narasi gender secara pasif tanpa diajak 
berdialog dengan realitas sosial kontemporer 

 
  



Muhammad Abdul Aziz 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181     175 

 

Pembahasan 
Tafsir Ulang Gender melalui Pembacaan Derridean 

Dalam kerangka dekonstruksi Derridean, teks fikih tidak bisa 
dibaca sebagai sesuatu yang netral dan ajeg. Sebaliknya, ia merupakan 
konstruksi wacana yang membawa serta muatan ideologis, terutama 
dalam kaitannya dengan struktur gender. Salah satu konsep kunci 
yang menjadi pusat dari struktur teks fikih adalah tuhan sebagai pusat 
logosentrisme suatu konsep dalam pemikiran Derrida yang 
menganggap adanya pusat tunggal makna yang tidak dipertanyakan. 
Dalam konteks fikih gender, tuhan tidak sekadar sebagai entitas 
teologis, tetapi juga menjadi simbol justifikasi atas struktur patriarkal 
yang dianggap sah karena berasal dari wahyu. Penempatan laki-laki 
sebagai qawwamun atas perempuan dalam QS. An-Nisa:34 misalnya, 
sering dikutip untuk mengukuhkan dominasi laki-laki tanpa 
mempertimbangkan varian tafsir atau konteks historis ayat tersebut 
(Hidayatullah, 2014). 

Konsep qawwamun sendiri dalam pembacaan Derridean tidak 
memiliki makna yang tunggal atau stabil. Ketika ayat tersebut 
menyatakan bahwa “laki-laki adalah qawwamun atas perempuan 
karena Allah melebihkan sebagian mereka atas sebagian yang lain,  
muncul ambiguitas: kelebihan dalam aspek apa? Apakah ini bersifat 
mutlak, spiritual, atau sosial-ekonomis? Dekonstruksi terhadap istilah 
(qawwamun) membuka kemungkinan pembacaan bahwa superioritas 
yang dimaksud bersifat kontekstual, merujuk pada fungsi sosial laki-
laki sebagai pencari nafkah dalam masyarakat Arab pra-Islam, bukan 
sebagai representasi mutlak kedudukan ilahiah (Barlas, 2002). Dengan 
demikian, pusat makna dalam ayat ini sebenarnya tidak stabil, tetapi 
direproduksi oleh tafsir tradisional untuk mempertahankan struktur 
kuasa laki-laki. 

Derrida menyatakan bahwa setiap teks membawa jejak dari 
makna yang tak hadir sepenuhnya. Dalam konteks fikih gender, ayat-
ayat tentang relasi laki-laki dan perempuan menyimpan jejak-jejak 
egalitarianisme yang sering kali tidak mendapat tempat dalam wacana 
dominan. Misalnya, ayat-ayat tentang kesalingan dalam hubungan 
suami istri (QS. Al-Baqarah:187) dan prinsip keadilan dalam 
muamalah dapat dijadikan dasar pembacaan yang lebih setara. 
Namun, dalam kitab fikih yang menjadi bahan ajar madrasah aliyah, 



Dekonstruksi Narasi Gender Dalam Kitab Fikih Madrasah Aliyah: Pembacaan Derridean 
 

 
176 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181  

 

ayat-ayat seperti ini sering dikalahkan oleh narasi-narasi normatif 
yang berbasis pada hierarki gender (Fadl, 2015). Pembacaan Derridean 
mendorong kita untuk menggali ketidakhadiran tersebut, 
membongkar dikotomi dan memunculkan kembali makna yang 
selama ini ditekan. 

Lebih jauh, struktur biner antara laki-laki dan perempuan dalam 
kitab-kitab seperti Fathul Qarib atau Kifayatul Akhyar juga tidak luput 
dari kritik dekonstruktif. Di satu sisi, laki-laki digambarkan sebagai 
pihak yang rasional, aktif, dan berkuasa; sementara perempuan 
diposisikan sebagai pasif, emosional, dan bergantung. Dalam analisis 
Derrida, oposisi biner seperti ini selalu menempatkan salah satu pihak 
sebagai superior dan yang lain sebagai inferior. Oleh karena itu, 
dekonstruksi berupaya membalik struktur tersebut dan menunjukkan 
bahwa superioritas itu dibangun secara kultural, bukan kodrati. Hal 
ini sejalan dengan kritik feminis kontemporer yang menolak 
esensialisasi peran gender dalam tafsir fikih klasik (Wadud, 2006). 

Dengan menggunakan pendekatan Derridean, pembacaan teks 
fikih menjadi lebih terbuka, reflektif, dan inklusif. Ia tidak lagi sekadar 
menjadi sumber hukum yang menjustifikasi struktur patriarkal, tetapi 
sebagai medan makna yang dapat terus dinegosiasikan sesuai dengan 
perkembangan nilai keadilan dan kesetaraan di masyarakat. 
Dekonstruksi bukanlah upaya untuk menolak otoritas teks 
keagamaan, tetapi membebaskan makna dari tirani pusat tunggal 
yang telah lama membungkam pluralitas interpretasi. 
Dampak Pendidikan Gender dalam Struktur Fikih Tradisional 

Pendidikan berbasis kitab kuning di pesantren memainkan 
peran penting dalam pembentukan persepsi gender santri. Dalam 
proses transmisi ilmu, nilai-nilai fikih tradisional tidak hanya diserap 
sebagai hukum normatif, tetapi juga membentuk struktur berpikir dan 
identitas sosial santri secara mendalam. Salah satu implikasi utama 
dari hal ini adalah terbentuknya persepsi psikologis yang 
membedakan antara kodrat laki-laki dan kodrat perempuan, yang 
seringkali dimaknai secara hierarkis. Perempuan, misalnya, 
diposisikan sebagai sosok yang lemah akal dan emosional, serta tidak 
layak memegang otoritas publik seperti menjadi pemimpin atau 
hakim (Nurmila, 2011). Narasi seperti ini tidak hanya mengukuhkan 
stereotip, tetapi juga menciptakan perasaan inferioritas di kalangan 



Muhammad Abdul Aziz 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181     177 

 

santri perempuan, yang kemudian berpengaruh pada rendahnya 
aspirasi dan kepercayaan diri mereka dalam bidang keilmuan maupun 
sosial. 

Lebih jauh, pengajaran fikih yang mengandalkan narasi klasik 
tanpa pembacaan kritis terhadap konteksnya berisiko menciptakan 
resistensi terhadap wacana kesetaraan gender. Hal ini terlihat dalam 
sikap sebagian santri atau bahkan pengajar yang menolak gagasan 
tentang kepemimpinan perempuan, partisipasi perempuan dalam 
ranah publik, atau kesetaraan dalam hak waris dan kesaksian, 
meskipun sudah banyak dilakukan reinterpretasi oleh para ulama 
kontemporer. Sikap ini sering didasarkan pada pemahaman tekstualis 
yang tidak mempertimbangkan perubahan sosial dan epistemologis 
dalam diskursus Islam (Syamsuddin, 2012). Akibatnya, pembaruan 
pemikiran Islam dalam konteks gender dianggap sebagai 
penyimpangan atau westernisasi, bukan sebagai upaya etis untuk 
menghadirkan keadilan substantif. 

Implikasi lain yang tak kalah penting adalah bagaimana 
pendidikan gender yang bias dapat memperkuat sistem relasi kuasa 
di lingkungan pesantren. Guru atau kyai yang dianggap sebagai 
representasi otoritas agama, sering kali tidak membuka ruang dialog 
terhadap pertanyaan-pertanyaan kritis santri, terutama terkait isu-isu 
gender. Ketika narasi dominan mengajarkan bahwa perempuan 
sebaiknya diam di rumah dan tidak perlu banyak bicara dalam urusan 
publik, maka pola komunikasi yang terjadi pun bersifat top-down dan 
monologis. Santri perempuan yang kritis terhadap ketimpangan ini 
kadang dicap sebagai pembangkang atau tidak sopan terhadap 
otoritas keilmuan pesantren. Dengan demikian, pendidikan di 
pesantren secara tidak langsung menciptakan mekanisme disiplin 
sosial berbasis gender yang sulit diurai (Rohmaniyah, 2018). 

Namun, penting untuk dicatat bahwa tidak semua pesantren 
menolak perubahan. Beberapa pesantren progresif telah mulai 
memasukkan tafsir-tafsir baru yang lebih adil gender ke dalam 
kurikulum mereka. Pesantren seperti Al-Mawaddah di Cirebon atau 
An-Nuqayah di Sumenep misalnya, telah memfasilitasi kajian tafsir 
yang menekankan nilai kesalingan dan keadilan dalam relasi laki-laki 
dan perempuan (Nurmila, 2011). Model seperti ini menunjukkan 
bahwa pendidikan pesantren tetap memiliki potensi besar untuk 



Dekonstruksi Narasi Gender Dalam Kitab Fikih Madrasah Aliyah: Pembacaan Derridean 
 

 
178 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181  

 

merekonstruksi pemahaman gender santri jika didukung oleh 
kesadaran kritis dan kemauan untuk berubah. 

Dengan demikian, pendidikan fikih di pesantren bukan sekadar 
soal mentransmisikan hukum, tetapi juga membentuk konstruksi 
sosial yang berdampak langsung terhadap kehidupan santri. Oleh 
karena itu, perlu adanya transformasi kurikulum dan pendekatan 
pedagogis yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai kesetaraan dan 
keadilan, bukan hanya dalam tataran teoritis, tetapi juga dalam 
praktik pendidikan sehari-hari. 
Tinjauan Kritis terhadap Pendekatan Dekonstruksi 

Dekonstruksi sebagai metode filsafat post-strukturalis memiliki 
kekuatan dalam membongkar struktur makna yang mapan, termasuk 
dalam teks-teks fikih klasik. Namun, pendekatan ini menghadapi 
batasan ketika diterapkan pada teks sakral seperti al-Qur’an dan hadis. 
Sifat wahyu yang diyakini suci dan absolut membuat sebagian ulama 
keberatan terhadap penggunaan metode yang mengedepankan 
ketidakstabilan makna. Kekhawatiran ini tidak hanya bersifat teologis, 
tetapi juga epistemologis: apakah mungkin menafsirkan wahyu 
dengan perangkat yang menolak finalitas makna? Dalam konteks ini, 
kritik terhadap dekonstruksi muncul sebagai bentuk kehati-hatian 
untuk menjaga integritas sumber ajaran Islam (Hasyim, 2020). 

Sebaliknya, para pemikir Muslim progresif menilai bahwa 
dekonstruksi tidak dimaksudkan untuk menafikan teks sakral, tetapi 
untuk mengkritisi cara tafsir dominan yang seringkali bias kuasa dan 
patriarkis. Dengan kata lain, yang menjadi objek dekonstruksi bukan 
wahyu itu sendiri, melainkan lapisan interpretasi manusia atas wahyu 
yang telah mengalami historisasi. Beberapa pesantren dan akademisi 
Islam kontemporer mulai terbuka terhadap pendekatan ini sebagai 
alat untuk membaca ulang khazanah klasik tanpa harus merusak 
fondasi keimanan. Namun demikian, penerimaan terhadap 
pendekatan ini tetap terbatas, karena masih terdapat dikotomi tajam 
antara pendekatan tekstual-tradisional dan pendekatan kritis-
emansipatoris dalam diskursus keislaman saat ini (Hasan, 2021). 

Tambahan wacana kritik metodologis ini juga menyentuh soal 
legitimasi epistemik: siapa yang berhak menafsirkan teks dan dengan 
perangkat apa. Di sinilah dekonstruksi membuka ruang demokratisasi 
tafsir yang selama ini didominasi otoritas ulama tradisional. Namun, 



Muhammad Abdul Aziz 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181     179 

 

dalam praktiknya, pendekatan ini menimbulkan kegelisahan karena 
dianggap mencampuradukkan antara disiplin tafsir normatif dan 
kritik sastra. Kekhawatiran tersebut berakar dari ketidakjelasan batas 
antara hermeneutika iman dan hermeneutika kecurigaan. Di satu sisi, 
pendekatan dekonstruksi dapat membantu menggugat bias patriarki; 
di sisi lain, ia juga berpotensi melahirkan relativisme yang sulit 
diterima dalam diskursus teologis Islam. Maka, tantangan utamanya 
bukan hanya pada level metodologi, tetapi juga pada kesiapan 
komunitas Muslim menerima pluralitas pendekatan dalam membaca 
warisan keilmuan mereka. 

 
Kesimpulan 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa teks fikih dalam buku 
ajar madrasah aliyah masih banyak mengandung logika biner yang 
menempatkan laki-laki sebagai subjek dominan dan perempuan 
sebagai objek subordinat. Representasi ini tidak hanya membentuk 
persepsi santri tentang peran gender secara asimetris, tetapi juga 
mereproduksi struktur sosial patriarkal melalui legitimasi agama. 
Namun demikian, pendekatan dekonstruksi Derridean menunjukkan 
bahwa teks-teks tersebut tidak sepenuhnya stabil, dan terdapat celah 
makna (aporia) yang membuka kemungkinan pembacaan ulang yang 
lebih adil dan kontekstual. Salah satu tawaran pendekatan konstruktif 
adalah menggunakan maqashid syariah untuk menggali nilai-nilai 
keadilan dan kesetaraan dalam konteks hukum Islam kontemporer. 

Berdasarkan temuan tersebut, penting bagi Kementerian Agama 
dan penyusun kurikulum untuk merevisi buku ajar fikih dengan 
memasukkan perspektif gender kritis yang berbasis pada prinsip-
prinsip keadilan dan keseimbangan. Selain itu, para guru agama perlu 
mendapatkan pelatihan dalam metodologi tafsir kontemporer agar 
mampu memahami dinamika interpretasi teks secara lebih reflektif 
dan tidak terjebak dalam pemaknaan tunggal. Transformasi ini 
diharapkan tidak hanya meningkatkan literasi gender di kalangan 
pelajar madrasah, tetapi juga menjadi langkah awal dalam 
membentuk wacana keislaman yang lebih inklusif dan responsif 
terhadap perkembangan zaman. 

 
  



Dekonstruksi Narasi Gender Dalam Kitab Fikih Madrasah Aliyah: Pembacaan Derridean 
 

 
180 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181  

 

Referensi 

Abdullah, M. A. (2019). Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan 

Etika dalam Studi Islam. Pustaka Pelajar. 

Barlas, A. (2002). "Believing Women" in Islam: Unreading Patriarchal 
Interpretations of the Qur'an. University of Texas Press. 

Derrida, J. (1997). Of Grammatology. Translated by Gayatri Chakravorty 

Spivak. Johns Hopkins University Press. 

Fadl, K. A. (2015). Reasoning with God: Reclaiming Shari'ah in the Modern 
Age. Rowman & Littlefield. 

Fakih, M. (2020). Analisis Gender dan Transformasi Sosial. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar. 

Foucault, M. (1978). The History of Sexuality Volume 1: An Introduction. 

Pantheon Books. 

Gramsci, A. (2009). Selections from the Prison Notebooks. International 

Publishers. 

Hasan, N. (2021). Contesting Islam, Constructing Gender: Indonesian 

Muslim Women in the Reformist and Islamist Movements. 
Amsterdam University Press. 

Hasyim, S. (2020). Islamic Post-Traditionalism in Indonesia. ISEAS 
Publishing. 

Hidayatullah, A. (2014). Feminist Edges of the Qur’an. Oxford University 
Press. 

Nasrullah, R. (2022). Dekonstruksi Islam Politik dan Perempuan dalam 

Media. Jakarta: Prenadamedia. 

Nurmila, N. (2011). Women, Islam and Everyday Life: Renegotiating 
Polygamy in Indonesia. Routledge. 



Muhammad Abdul Aziz 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181     181 

 

Rohmaniyah, I. (2018). Gender dan Tafsir Kitab Kuning: Studi Kritis 
Pendidikan di Pesantren. Yogyakarta: IRCiSoD. 

Syamsuddin, A. (2012). Hermeneutika, Kesetaraan Gender, dan Hadis 

Nabi. Jakarta: Logos. 

Syauky, A. S. A., Mardhiah, A. M. A., & Idris, J. I. J. (2024). STRATEGI 
USTAZ DALAM MENINGKATKAN KOPENTENSI 
PROFESIONAL DI DAYAH UMMUL AYMAN 
SAMALANGA KABUPATEN BIREUEN. Jurnal Pendidikan 
Nusantara, 9(2), 42-56. 

Wadud, A. (1999). Qur'an and Woman: Rereading the Sacred Text from a 
Woman's Perspective. Oxford University Press. 
Barlas, A. (2002). “Believing Women” in Islam: Unreading 
Patriarchal Interpretations of the Qur’an. University of Texas 
Press. 

Wadud, A. (2006). Inside the Gender Jihad: Women’s Reform in Islam. 
Oneworld Publications. 


