AN-NUR

Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181
E-ISSN: 3110-1496, P-ISSN: 3110-5599
DOI:-10.65802/ an-nur.v1i2.43

Dekonstruksi Narasi Gender Dalam Kitab Fikih
Madrasah Aliyah: Pembacaan Derridean

Muhammad Abdul Aziz
Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia
email: jizzymohd@gmail.com

Article history: Received: 30 July 2025, Revised: 08 Agustus 2025;
Accepted: 14 Agustus 2025; Published: 17 Agustus 2025

Abstract

This study aims to deconstruct gender narratives in Islamic jurisprudence
(figh) textbooks used in Indonesian Islamic senior high schools (madrasah
aliyah), utilizing the post-structuralist framework of Jacques Derrida. The
research focuses on three core figh texts widely referenced in the religious
curriculum: Fathul Qarib, Fathul Mu'in, and Kifayatul Akhyar. Employing
textual analysis through close reading and Derridean deconstruction,
combined with semi-structured interviews with five curriculum authors and
analysis of the 2013-2025 national curriculum documents, the study reveals
underlying patriarchal biases embedded in the structure of language and
classical legal concepts. Findings indicate a problematic binary hierarchy in
the portrayal of gender roles, where men are associated with leadership,
rationality, and authority, while women are depicted as emotionally unstable,
dependent, and confined to domestic spheres. Moreover, the research identifies
aporias or internal contradictions in concepts such as qiwamah (male
quardianship), nusyuz (disobedience), and wilayatul nikah (marital
quardianship), suggesting the possibility of more egalitarian reinterpretations.
The study concludes by recommending a revision of religious textbooks to
incorporate critical gender perspectives and urges the implementation of
teacher training programs in contemporary hermeneutical methods to foster a
more equitable and inclusive approach to Islamic education.

Keywords
Deconstruction, Figh, Gender, Islamic Education
Author correspondence email: jizzymohd@gmail.com

Available online at: https:/ /journal.an-nur.org/index.php/annur/index
Copyright (c) 2025 by Muhammad Abdul Aziz



mailto:jizzymohd@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index
mailto:jizzymohd@gmail.com

Dekonstruksi Narasi Gender Dalam Kitab Fikih Madrasah Aliyah: Pembacaan Derridean

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mendekonstruksi narasi gender dalam
kitab fikih yang digunakan di madrasah aliyah dengan menggunakan
perspektif filsuf post-strukturalis Jacques Derrida. Fokus penelitian ini
tertuju pada tiga kitab fikih rujukan utama dalam kurikulum
Pendidikan Agama Islam di tingkat menengah, yakni Fathul Qarib,
Fathul Mu’in, dan Kifayatul Akhyar. Metode yang digunakan meliputi
analisis teks (close reading) berbasis dekonstruksi serta wawancara
semi-terstruktur dengan lima penyusun buku teks Kementerian
Agama dan telaah dokumen kurikulum fikih tahun 2013-2025. Hasil
penelitian mengungkap bahwa teks-teks tersebut mereproduksi
struktur biner yang menempatkan laki-laki sebagai pusat (logocentric
subject) dan perempuan sebagai subordinat. Dalam banyak bagian,
perempuan digambarkan sebagai makhluk yang tidak rasional,
bergantung, dan berperan domestik, sedangkan laki-laki diasosiasikan
dengan kepemimpinan, rasionalitas, dan kekuasaan. Selain itu,
ditemukan aporia atau ketidakkonsistenan makna dalam konsep-
konsep seperti giwamah, nusyuz, dan wilayatul nikah, yang menunjukkan
kemungkinan tafsir yang lebih egaliter. Penelitian ini menyarankan
perlunya revisi kurikulum dan buku teks dengan memperhatikan
perspektif gender kritis serta pelatihan guru dalam metodologi tafsir
kontemporer untuk menciptakan pendidikan agama yang lebih adil
dan inklusif terhadap nilai-nilai kesetaraan.

Kata Kunci
Dekonstruksi, Fikih, Gender, Pendidikan Islam

Pendahuluan

Narasi-narasi keagamaan yang disampaikan dalam pendidikan
formal kerap mereproduksi struktur dominasi yang tidak disadari.
Dalam konteks madrasah aliyah, kitab fikih menjadi instrumen
pedagogis yang cukup dominan membentuk pandangan santri
terhadap relasi sosial, termasuk relasi gender. Namun, dalam telaah
kritis, muatan kitab fikih pada jenjang ini masih didominasi oleh
pendekatan patriarkal, di mana posisi laki-laki lebih diunggulkan
dalam hampir semua struktur relasional, mulai dari kepemimpinan,
warisan, hingga relasi suami-istri. Sebagai contoh, dalam banyak buku

170 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181



Muhammad Abdul Aziz

fikih, ayat-ayat tentang gawwamah (kepemimpinan laki-laki atas
perempuan) dan hak talak yang hanya dimiliki laki-laki, sering
disajikan tanpa ruang interpretasi kritis atau alternatif pandangan
mazhab minor. Hal ini memperkuat struktur biner yang
menempatkan laki-laki sebagai subjek dominan dan perempuan
sebagai objek pasif (Fakih, 2020).

Ketimpangan ini bukan hanya bersifat konseptual, melainkan
berdampak langsung pada internalisasi nilai-nilai gender di kalangan
pelajar madrasah. Proses pembelajaran yang tidak membuka ruang
dialog atas konstruksi teks-teks klasik menjadikan kitab fikih sebagai
otoritas tunggal dalam memahami relasi sosial. Ketika materi fikih
menjelaskan peran perempuan terbatas pada wilayah domestik atau
subordinasi dalam hukum waris, tanpa elaborasi atas konteks sejarah,
sosial, dan pergeseran tafsir kontemporer, maka peserta didik
cenderung menganggapnya sebagai kebenaran final dan normatif.
Padahal, menurut para sarjana Islam progresif seperti Amina Wadud
dan Asma Barlas, banyak teks keagamaan yang membuka ruang
interpretasi, namun telah dibekukan oleh dominasi tafsir patriarkal
sejak masa klasik (Wadud, 1999; Barlas, 2002).

Dalam konteks inilah, pendekatan dekonstruktif ala Jacques
Derrida menjadi relevan untuk diterapkan sebagai metode pembacaan
ulang terhadap teks-teks fikih tersebut. Derrida, dalam teorinya,
menolak struktur oposisi biner yang selama ini menjadi fondasi dalam
banyak narasi filsafat Barat dan juga, dalam banyak hal, wacana
keagamaan. Dikotomi laki-laki/perempuan, rasional/emosional,
aktif/pasif, suci/najis, dan seterusnya, tidaklah netral; melainkan
selalu menghadirkan relasi kuasa di mana satu elemen didominasi
oleh yang lain. Dengan membongkar struktur oposisi biner dalam
kitab fikih, pendekatan dekonstruktif memungkinkan terungkapnya
ruang-ruang ambiguitas, kontradiksi, atau yang disebut Derrida
sebagai aporia—yakni titik-titik ketidakstabilan makna dalam sebuah
teks (Derrida, 1997).

Pendidikan agama di madrasah aliyah seharusnya tidak
berhenti pada pengulangan doktrin, melainkan menjadi ruang
dialektika antara teks, konteks, dan subjek. Ketika teks fikih dibaca
ulang dengan pendekatan kritis, maka peserta didik dapat diajak
memahami bahwa hukum Islam bukanlah sesuatu yang monolitik,

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181 171



Dekonstruksi Narasi Gender Dalam Kitab Fikih Madrasah Aliyah: Pembacaan Derridean

melainkan hasil konstruksi sejarah yang dipengaruhi oleh konteks
sosial-politik para ulama masa lalu. Misalnya, ketentuan tentang hak
laki-laki dalam talak dan pembatasan peran perempuan dalam politik
bisa ditinjau ulang melalui kerangka maqashid syariah dan prinsip
keadilan substantif. Inilah esensi dari kritik terhadap metode
pengajaran fikih yang bersifat textbook-based tanpa pendekatan
hermeneutik atau pembacaan alternatif (Syauky, Mardhiah, & Idris,
2024).

Signifikansi dari penelitian ini terletak pada upaya membongkar
bagaimana ketidakadilan gender tidak hanya direproduksi oleh
budaya masyarakat, tetapi juga oleh sistem pendidikan agama yang
berbasis pada otoritas teks. Kritik ini bukan bermaksud membatalkan
kitab fikih, melainkan mengajak untuk menginterogasi cara
pembacaan dan pemaknaan yang selama ini dilakukan secara ahistoris
dan non-kritis. Dengan menggunakan lensa dekonstruksi Derridean,
pembacaan terhadap teks fikih tidak lagi diarahkan untuk mencari
makna tetap, melainkan mengungkap ketidaktetapan makna dan
membuka kemungkinan lain dalam penafsiran. Misalnya, pernyataan
bahwa perempuan lemah akal karena hanya mendapat separuh
warisan dibanding laki-laki dapat ditelusuri konteksnya dalam
struktur ekonomi Arab pra-Islam, bukan dianggap sebagai prinsip
universal (Abdullah, 2019).

Pertanyaan penelitian yang diajukan dalam kajian ini adalah:
pertama, bagaimana dikotomi gender dikonstruksi dalam teks fikih
madrasah aliyah? Kedua, di mana letak aporia dalam pemaknaan
gender yang dibangun dalam teks tersebut? Pertanyaan ini berangkat
dari asumsi bahwa teks bukanlah entitas pasif yang hanya memuat
informasi, melainkan memiliki kekuatan performatif yang dapat
membentuk dan mereproduksi struktur sosial tertentu. Kitab fikih
tidak hanya menjelaskan hukum, tetapi juga berkontribusi dalam
membentuk kesadaran gender di kalangan siswa. Oleh karena itu,
penting untuk mengidentifikasi struktur biner dan retakan-retakan
dalam teks yang dapat menjadi titik masuk bagi pembacaan alternatif
(Foucault, 1978; Gramsci, 2009).

Dari segi metodologi, penelitian ini menempatkan teks fikih
bukan sebagai objek netral, melainkan sebagai medan diskursif yang
terbuka terhadap kritik. Dengan pendekatan Derrida, pembacaan

172 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181



Muhammad Abdul Aziz

tidak diarahkan untuk menstabilkan makna, tetapi justru untuk
menunjukkan bahwa makna itu tidak pernah final. Proses ini
dilakukan dengan membandingkan narasi dominan dalam kitab fikih
dengan pengalaman dan realitas perempuan Muslim kontemporer.
Dekonstruksi ini bukan bersifat destruktif, tetapi sebagai metode
epistemologis yang membuka ruang bagi kemunculan wacana
tandingan yang lebih adil dan egaliter (Nasrullah, 2022).

Dengan demikian, pendekatan ini tidak semata bersifat
akademik, tetapi juga bersifat praksis. Pendidikan agama di madrasah
aliyah memiliki tanggung jawab besar untuk tidak menjadi instrumen
yang membekukan ketimpangan, tetapi menjadi jembatan menuju
transformasi kesadaran. Jika kitab fikih dapat dibaca dengan cara yang
lebih inklusif dan reflektif, maka generasi muda Muslim tidak hanya
memahami Islam sebagai hukum, tetapi juga sebagai nilai dan etika
yang mendukung kesetaraan, keadilan, dan penghormatan terhadap
kemanusiaan.

Metode

Metode penelitian ini menggunakan pendekatan analisis teks
berbasis teori dekonstruksi Derrida yang berakar pada kritik wacana
post-strukturalis. Pendekatan ini bertujuan mengurai struktur biner
dalam teks keagamaan yang secara laten menopang dominasi gender
tertentu. Dekonstruksi Derridean dipilih karena kemampuannya
dalam membongkar hierarki makna yang stabil, serta menyingkap
(aporia) ketegangan atau kontradiksi yang tersembunyi dalam teks.
Melalui pembacaan ganda (double reading), penelitian ini tidak hanya
membaca isi teks secara normatif, tetapi juga mempertanyakan asumsi
epistemologis yang menyertainya, khususnya dalam isu-isu relasi
kuasa antara laki-laki dan perempuan dalam kitab fikih.

Sumber data utama penelitian ini adalah tiga kitab fikih populer
yang digunakan dalam pendidikan madrasah aliyah di Indonesia,
yaitu Fathul Qarib, Fathul Mu'in, dan Kifayatul Akhyar. Ketiga teks ini
dipilih karena menjadi rujukan dominan dalam pembelajaran fikih
tingkat menengah dan mencerminkan konstruksi wacana gender
dalam lingkup pendidikan Islam formal. Selain itu, penelitian ini juga
didukung oleh data wawancara dengan lima penyusun buku teks
Pendidikan Agama Islam (PAI) dari Kementerian Agama, serta

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181 173



Dekonstruksi Narasi Gender Dalam Kitab Fikih Madrasah Aliyah: Pembacaan Derridean

dokumen-dokumen kurikulum fikih MA dari tahun 2013 hingga 2025.
Teknik analisis melibatkan proses identifikasi oposisi biner (seperti
laki-laki/ perempuan, pemimpin/pengikut) dan pelacakan trace atau
jejak makna yang tak hadir secara eksplisit, namun mengganggu
stabilitas wacana dominan, seperti pada konsep giwamah, nusyuz, dan
wilayatul nikah.

Hasil

Hasil penelitian menunjukkan bahwa teks-teks fikih madrasah
aliyah masih sangat dipengaruhi oleh struktur oposisi biner yang
bersifat hierarkis, terutama dalam konstruksi gender. Dominasi laki-
laki sebagai (agil) atau rasional sering kali disandingkan dengan
perempuan sebagai (nagisah aql) istilah yang memperkuat stigma
ketidaklengkapan intelektual perempuan. Konsepsi peran domestik
perempuan juga dinaturalisasi melalui pengulangan frasa “kodrat
perempuan” dalam konteks rumah tangga, tanpa ruang tafsir
alternatif yang mempertimbangkan dinamika sosial modern. Struktur
ini tidak hanya membentuk asumsi normatif dalam teks, tetapi juga
memperkuat relasi kuasa yang timpang antara laki-laki dan
perempuan dalam proses internalisasi ajaran agama (Ahmed, 2018).

Selain itu, ditemukan pula sejumlah aporia atau ketegangan
makna dalam teks yang menggoyahkan klaim konsistensi wacana
fikih. Misalnya, sementara doktrin tauhid menekankan kesetaraan
manusia di hadapan Tuhan, fikih pendidikan justru mereproduksi
ketimpangan peran sosial berbasis gender. Ambivalensi juga tampak
dalam pembahasan syarat menjadi gadi (hakim), yang dalam beberapa
teks terbuka bagi perempuan, namun di tempat lain ditolak dengan
dalih kurangnya kelayakan moral dan rasional. Mekanisme
reproduksi ketimpangan ini diperkuat oleh pembelajaran fikih yang
lebih menekankan hafalan ketimbang kritik teks, serta penghilangan
konteks historis dari proses perumusan hukum Islam Kklasik.
Akibatnya, siswa menerima narasi gender secara pasif tanpa diajak
berdialog dengan realitas sosial kontemporer

174 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181



Muhammad Abdul Aziz

Pembahasan
Tafsir Ulang Gender melalui Pembacaan Derridean

Dalam kerangka dekonstruksi Derridean, teks fikih tidak bisa
dibaca sebagai sesuatu yang netral dan ajeg. Sebaliknya, ia merupakan
konstruksi wacana yang membawa serta muatan ideologis, terutama
dalam kaitannya dengan struktur gender. Salah satu konsep kunci
yang menjadi pusat dari struktur teks fikih adalah tuhan sebagai pusat
logosentrisme suatu konsep dalam pemikiran Derrida yang
menganggap adanya pusat tunggal makna yang tidak dipertanyakan.
Dalam konteks fikih gender, tuhan tidak sekadar sebagai entitas
teologis, tetapi juga menjadi simbol justifikasi atas struktur patriarkal
yang dianggap sah karena berasal dari wahyu. Penempatan laki-laki
sebagai gawwamun atas perempuan dalam QS. An-Nisa:34 misalnya,
sering dikutip untuk mengukuhkan dominasi laki-laki tanpa
mempertimbangkan varian tafsir atau konteks historis ayat tersebut
(Hidayatullah, 2014).

Konsep gawwamun sendiri dalam pembacaan Derridean tidak
memiliki makna yang tunggal atau stabil. Ketika ayat tersebut
menyatakan bahwa “laki-laki adalah qawwamun atas perempuan
karena Allah melebihkan sebagian mereka atas sebagian yang lain,
muncul ambiguitas: kelebihan dalam aspek apa? Apakah ini bersifat
mutlak, spiritual, atau sosial-ekonomis? Dekonstruksi terhadap istilah
(gawwamun) membuka kemungkinan pembacaan bahwa superioritas
yang dimaksud bersifat kontekstual, merujuk pada fungsi sosial laki-
laki sebagai pencari nafkah dalam masyarakat Arab pra-Islam, bukan
sebagai representasi mutlak kedudukan ilahiah (Barlas, 2002). Dengan
demikian, pusat makna dalam ayat ini sebenarnya tidak stabil, tetapi
direproduksi oleh tafsir tradisional untuk mempertahankan struktur
kuasa laki-laki.

Derrida menyatakan bahwa setiap teks membawa jejak dari
makna yang tak hadir sepenuhnya. Dalam konteks fikih gender, ayat-
ayat tentang relasi laki-laki dan perempuan menyimpan jejak-jejak
egalitarianisme yang sering kali tidak mendapat tempat dalam wacana
dominan. Misalnya, ayat-ayat tentang kesalingan dalam hubungan
suami istri (QS. Al-Bagarah:187) dan prinsip keadilan dalam
muamalah dapat dijadikan dasar pembacaan yang lebih setara.
Namun, dalam kitab fikih yang menjadi bahan ajar madrasah aliyah,

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181 175



Dekonstruksi Narasi Gender Dalam Kitab Fikih Madrasah Aliyah: Pembacaan Derridean

ayat-ayat seperti ini sering dikalahkan oleh narasi-narasi normatif
yang berbasis pada hierarki gender (Fadl, 2015). Pembacaan Derridean
mendorong  kita untuk menggali ketidakhadiran tersebut,
membongkar dikotomi dan memunculkan kembali makna yang
selama ini ditekan.

Lebih jauh, struktur biner antara laki-laki dan perempuan dalam
kitab-kitab seperti Fathul Qarib atau Kifayatul Akhyar juga tidak luput
dari kritik dekonstruktif. Di satu sisi, laki-laki digambarkan sebagai
pihak yang rasional, aktif, dan berkuasa; sementara perempuan
diposisikan sebagai pasif, emosional, dan bergantung. Dalam analisis
Derrida, oposisi biner seperti ini selalu menempatkan salah satu pihak
sebagai superior dan yang lain sebagai inferior. Oleh karena itu,
dekonstruksi berupaya membalik struktur tersebut dan menunjukkan
bahwa superioritas itu dibangun secara kultural, bukan kodrati. Hal
ini sejalan dengan kritik feminis kontemporer yang menolak
esensialisasi peran gender dalam tafsir fikih klasik (Wadud, 2006).

Dengan menggunakan pendekatan Derridean, pembacaan teks
fikih menjadi lebih terbuka, reflektif, dan inklusif. Ia tidak lagi sekadar
menjadi sumber hukum yang menjustifikasi struktur patriarkal, tetapi
sebagai medan makna yang dapat terus dinegosiasikan sesuai dengan
perkembangan nilai keadilan dan kesetaraan di masyarakat.
Dekonstruksi bukanlah upaya untuk menolak otoritas teks
keagamaan, tetapi membebaskan makna dari tirani pusat tunggal
yang telah lama membungkam pluralitas interpretasi.

Dampak Pendidikan Gender dalam Struktur Fikih Tradisional

Pendidikan berbasis kitab kuning di pesantren memainkan
peran penting dalam pembentukan persepsi gender santri. Dalam
proses transmisi ilmu, nilai-nilai fikih tradisional tidak hanya diserap
sebagai hukum normatif, tetapi juga membentuk struktur berpikir dan
identitas sosial santri secara mendalam. Salah satu implikasi utama
dari hal ini adalah terbentuknya persepsi psikologis yang
membedakan antara kodrat laki-laki dan kodrat perempuan, yang
seringkali dimaknai secara hierarkis. Perempuan, misalnya,
diposisikan sebagai sosok yang lemah akal dan emosional, serta tidak
layak memegang otoritas publik seperti menjadi pemimpin atau
hakim (Nurmila, 2011). Narasi seperti ini tidak hanya mengukuhkan
stereotip, tetapi juga menciptakan perasaan inferioritas di kalangan

176 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181



Muhammad Abdul Aziz

santri perempuan, yang kemudian berpengaruh pada rendahnya
aspirasi dan kepercayaan diri mereka dalam bidang keilmuan maupun
sosial.

Lebih jauh, pengajaran fikih yang mengandalkan narasi klasik
tanpa pembacaan kritis terhadap konteksnya berisiko menciptakan
resistensi terhadap wacana kesetaraan gender. Hal ini terlihat dalam
sikap sebagian santri atau bahkan pengajar yang menolak gagasan
tentang kepemimpinan perempuan, partisipasi perempuan dalam
ranah publik, atau kesetaraan dalam hak waris dan kesaksian,
meskipun sudah banyak dilakukan reinterpretasi oleh para ulama
kontemporer. Sikap ini sering didasarkan pada pemahaman tekstualis
yang tidak mempertimbangkan perubahan sosial dan epistemologis
dalam diskursus Islam (Syamsuddin, 2012). Akibatnya, pembaruan
pemikiran Islam dalam konteks gender dianggap sebagai
penyimpangan atau westernisasi, bukan sebagai upaya etis untuk
menghadirkan keadilan substantif.

Implikasi lain yang tak kalah penting adalah bagaimana
pendidikan gender yang bias dapat memperkuat sistem relasi kuasa
di lingkungan pesantren. Guru atau kyai yang dianggap sebagai
representasi otoritas agama, sering kali tidak membuka ruang dialog
terhadap pertanyaan-pertanyaan kritis santri, terutama terkait isu-isu
gender. Ketika narasi dominan mengajarkan bahwa perempuan
sebaiknya diam di rumah dan tidak perlu banyak bicara dalam urusan
publik, maka pola komunikasi yang terjadi pun bersifat top-down dan
monologis. Santri perempuan yang kritis terhadap ketimpangan ini
kadang dicap sebagai pembangkang atau tidak sopan terhadap
otoritas keilmuan pesantren. Dengan demikian, pendidikan di
pesantren secara tidak langsung menciptakan mekanisme disiplin
sosial berbasis gender yang sulit diurai (Rohmaniyah, 2018).

Namun, penting untuk dicatat bahwa tidak semua pesantren
menolak perubahan. Beberapa pesantren progresif telah mulai
memasukkan tafsir-tafsir baru yang lebih adil gender ke dalam
kurikulum mereka. Pesantren seperti Al-Mawaddah di Cirebon atau
An-Nuqgayah di Sumenep misalnya, telah memfasilitasi kajian tafsir
yang menekankan nilai kesalingan dan keadilan dalam relasi laki-laki
dan perempuan (Nurmila, 2011). Model seperti ini menunjukkan
bahwa pendidikan pesantren tetap memiliki potensi besar untuk

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181 177



Dekonstruksi Narasi Gender Dalam Kitab Fikih Madrasah Aliyah: Pembacaan Derridean

merekonstruksi pemahaman gender santri jika didukung oleh
kesadaran kritis dan kemauan untuk berubah.

Dengan demikian, pendidikan fikih di pesantren bukan sekadar
soal mentransmisikan hukum, tetapi juga membentuk konstruksi
sosial yang berdampak langsung terhadap kehidupan santri. Oleh
karena itu, perlu adanya transformasi kurikulum dan pendekatan
pedagogis yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai kesetaraan dan
keadilan, bukan hanya dalam tataran teoritis, tetapi juga dalam
praktik pendidikan sehari-hari.

Tinjauan Kritis terhadap Pendekatan Dekonstruksi

Dekonstruksi sebagai metode filsafat post-strukturalis memiliki
kekuatan dalam membongkar struktur makna yang mapan, termasuk
dalam teks-teks fikih klasik. Namun, pendekatan ini menghadapi
batasan ketika diterapkan pada teks sakral seperti al-Qur’an dan hadis.
Sifat wahyu yang diyakini suci dan absolut membuat sebagian ulama
keberatan terhadap penggunaan metode yang mengedepankan
ketidakstabilan makna. Kekhawatiran ini tidak hanya bersifat teologis,
tetapi juga epistemologis: apakah mungkin menafsirkan wahyu
dengan perangkat yang menolak finalitas makna? Dalam konteks ini,
kritik terhadap dekonstruksi muncul sebagai bentuk kehati-hatian
untuk menjaga integritas sumber ajaran Islam (Hasyim, 2020).

Sebaliknya, para pemikir Muslim progresif menilai bahwa
dekonstruksi tidak dimaksudkan untuk menafikan teks sakral, tetapi
untuk mengkritisi cara tafsir dominan yang seringkali bias kuasa dan
patriarkis. Dengan kata lain, yang menjadi objek dekonstruksi bukan
wahyu itu sendiri, melainkan lapisan interpretasi manusia atas wahyu
yang telah mengalami historisasi. Beberapa pesantren dan akademisi
Islam kontemporer mulai terbuka terhadap pendekatan ini sebagai
alat untuk membaca ulang khazanah klasik tanpa harus merusak
fondasi keimanan. Namun demikian, penerimaan terhadap
pendekatan ini tetap terbatas, karena masih terdapat dikotomi tajam
antara pendekatan tekstual-tradisional dan pendekatan kritis-
emansipatoris dalam diskursus keislaman saat ini (Hasan, 2021).

Tambahan wacana kritik metodologis ini juga menyentuh soal
legitimasi epistemik: siapa yang berhak menafsirkan teks dan dengan
perangkat apa. Di sinilah dekonstruksi membuka ruang demokratisasi
tafsir yang selama ini didominasi otoritas ulama tradisional. Namun,

178 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181



Muhammad Abdul Aziz

dalam praktiknya, pendekatan ini menimbulkan kegelisahan karena
dianggap mencampuradukkan antara disiplin tafsir normatif dan
kritik sastra. Kekhawatiran tersebut berakar dari ketidakjelasan batas
antara hermeneutika iman dan hermeneutika kecurigaan. Di satu sisi,
pendekatan dekonstruksi dapat membantu menggugat bias patriarki;
di sisi lain, ia juga berpotensi melahirkan relativisme yang sulit
diterima dalam diskursus teologis Islam. Maka, tantangan utamanya
bukan hanya pada level metodologi, tetapi juga pada kesiapan
komunitas Muslim menerima pluralitas pendekatan dalam membaca
warisan keilmuan mereka.

Kesimpulan

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa teks fikih dalam buku
ajar madrasah aliyah masih banyak mengandung logika biner yang
menempatkan laki-laki sebagai subjek dominan dan perempuan
sebagai objek subordinat. Representasi ini tidak hanya membentuk
persepsi santri tentang peran gender secara asimetris, tetapi juga
mereproduksi struktur sosial patriarkal melalui legitimasi agama.
Namun demikian, pendekatan dekonstruksi Derridean menunjukkan
bahwa teks-teks tersebut tidak sepenuhnya stabil, dan terdapat celah
makna (aporia) yang membuka kemungkinan pembacaan ulang yang
lebih adil dan kontekstual. Salah satu tawaran pendekatan konstruktif
adalah menggunakan magqashid syariah untuk menggali nilai-nilai
keadilan dan kesetaraan dalam konteks hukum Islam kontemporer.

Berdasarkan temuan tersebut, penting bagi Kementerian Agama
dan penyusun kurikulum untuk merevisi buku ajar fikih dengan
memasukkan perspektif gender kritis yang berbasis pada prinsip-
prinsip keadilan dan keseimbangan. Selain itu, para guru agama perlu
mendapatkan pelatihan dalam metodologi tafsir kontemporer agar
mampu memahami dinamika interpretasi teks secara lebih reflektif
dan tidak terjebak dalam pemaknaan tunggal. Transformasi ini
diharapkan tidak hanya meningkatkan literasi gender di kalangan
pelajar madrasah, tetapi juga menjadi langkah awal dalam
membentuk wacana keislaman yang lebih inklusif dan responsif
terhadap perkembangan zaman.

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181 179



Dekonstruksi Narasi Gender Dalam Kitab Fikih Madrasah Aliyah: Pembacaan Derridean

Referensi

Abdullah, M. A. (2019). Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan
Etika dalam Studi Islam. Pustaka Pelajar.

Barlas, A. (2002). "Believing Women" in Islam: Unreading Patriarchal
Interpretations of the Qur'an. University of Texas Press.

Derrida, J. (1997). Of Grammatology. Translated by Gayatri Chakravorty
Spivak. Johns Hopkins University Press.

Fadl, K. A. (2015). Reasoning with God: Reclaiming Shari'ah in the Modern
Age. Rowman & Littlefield.

Fakih, M. (2020). Analisis Gender dan Transformasi Sosial. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Foucault, M. (1978). The History of Sexuality Volume 1: An Introduction.
Pantheon Books.

Gramsci, A. (2009). Selections from the Prison Notebooks. International
Publishers.

Hasan, N. (2021). Contesting Islam, Constructing Gender: Indonesian
Muslim Women in the Reformist and Islamist Movements.
Amsterdam University Press.

Hasyim, S. (2020). Islamic Post-Traditionalism in Indonesia. ISEAS
Publishing.

Hidayatullah, A. (2014). Feminist Edges of the Qur’an. Oxford University
Press.

Nasrullah, R. (2022). Dekonstruksi Islam Politik dan Perempuan dalam
Media. Jakarta: Prenadamedia.

Nurmila, N. (2011). Women, Islam and Everyday Life: Renegotiating
Polygamy in Indonesia. Routledge.

180 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181



Muhammad Abdul Aziz

Rohmaniyah, I. (2018). Gender dan Tafsir Kitab Kuning: Studi Kritis
Pendidikan di Pesantren. Yogyakarta: IRCiSoD.

Syamsuddin, A. (2012). Hermeneutika, Kesetaraan Gender, dan Hadis
Nabi. Jakarta: Logos.

Syauky, A. S. A, Mardhiah, A. M. A,, & Idris, J. L. ]. (2024). STRATEGI
USTAZ DALAM  MENINGKATKAN  KOPENTENSI
PROFESIONAL DI DAYAH UMMUL AYMAN
SAMALANGA KABUPATEN BIREUEN. Jurnal Pendidikan
Nusantara, 9(2), 42-56.

Wadud, A. (1999). Qur'an and Woman: Rereading the Sacred Text from a
Woman's Perspective. Oxford University Press.
Barlas, A. (2002). “Believing Women” in Islam: Unreading
Patriarchal Interpretations of the Qur’an. University of Texas
Press.

Wadud, A. (2006). Inside the Gender Jihad: Women’s Reform in Islam.
Oneworld Publications.

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 169-181 181



