
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224 
E-ISSN: 3110-1496, P-ISSN: 3110-5599  

DOI: 10.65802/an-nur.v1i2.46 
 

Author correspondence email: 190303072@student.ar-raniry.ac.id 
Available online at: https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index 
Copyright (c) 2025 by Rizki Ramadan 
 

 
 

 

Membongkar Epistemologi Pendidikan Ki Hadjar 
Dewantara Dalam Konteks Postmodernisme 

 
Rizki Ramadan 

Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia 
email: 190303072@student.ar-raniry.ac.id 

 
 

 Article history: Received: 30 July 2025; Revised:06 Agustus 2025;  
Accepted: 12 Agustus 2025; Published: 17 Agustus 2025 

 
Abstract 

This study deconstructs the educational epistemology of Ki Hadjar Dewantara 
(KHD) through the lens of postmodern critique. Using a deconstructive 
approach, the research investigates the relevance and reinterpretation of 
KHD’s concepts of the "Tri-Center of Education" (family, school, society) and 
the among system within the context of postmodern epistemological relativism. 
The primary texts of KHD are analyzed alongside the theoretical frameworks 
of postmodern thinkers such as Jean-François Lyotard, Michel Foucault, and 
Jacques Derrida. The findings reveal both intersections and tensions between 
KHD’s humanistic vision of education and the postmodern skepticism toward 
grand educational narratives. On one hand, KHD’s educational philosophy 
resonates with postmodernism in its resistance to knowledge homogenization 
and singular authority. On the other hand, a critical gap exists between KHD’s 
ethical-spiritual orientation and the radical relativism of postmodernism, 
which often leans toward nihilism. Therefore, this study emphasizes the need 
to critically reconceptualize KHD’s educational values to remain relevant and 
transformative amid the fluid, plural, and uncertain conditions of 
contemporary education. This research contributes to the enrichment of locally 
grounded critical pedagogy that is culturally rooted yet responsive to global 
epistemic shifts. 
 

Keywords 
Ki Hadjar Dewantara, Postmodernism, Among System, Educational 

Epistemology  

 

mailto:190303072@student.ar-raniry.ac.id
https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index
mailto:190303072@student.ar-raniry.ac.id


Rizki Ramadan 
 

 
212 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224  

 

Abstrak 
Penelitian ini membongkar epistemologi pendidikan Ki Hadjar 
Dewantara (KHD) melalui pendekatan dekonstruktif dengan bingkai 
kritik postmodern. Fokus utama tertuju pada relevansi dan 
rekontekstualisasi konsep Tri Pusat Pendidikan (keluarga, sekolah, 
masyarakat) serta sistem among dalam menghadapi tantangan 
relativisme pengetahuan yang mencirikan era postmodern. Kajian ini 
menelaah teks-teks utama KHD dan mengadopsi kerangka teoretis 
dari pemikir postmodern seperti Jean-François Lyotard, Michel 
Foucault, dan Jacques Derrida. Hasil analisis menunjukkan bahwa 
pemikiran KHD, meskipun lahir dari konteks kolonial dan 
nasionalisme kebudayaan, menyimpan potensi resistensi terhadap 
fragmentasi epistemik dan krisis otoritas yang diangkat oleh para 
pemikir postmodern. Di satu sisi, humanisme pendidikan KHD 
bertemu dengan semangat postmodern dalam menolak homogenisasi 
pengetahuan dan dominasi otoritas tunggal. Namun, di sisi lain, 
terdapat ketegangan antara orientasi etik-spiritual KHD dan 
relativisme radikal postmodern yang cenderung nihilistik. Dengan 
demikian, penelitian ini menegaskan urgensi rekontekstualisasi nilai-
nilai pendidikan KHD secara kritis, agar tetap relevan dan 
transformatif dalam merespons tantangan pendidikan kontemporer 
yang bersifat cair, plural, dan penuh ketidakpastian. Kajian ini 
berkontribusi dalam memperkaya khazanah pedagogi kritis berbasis 
lokal yang berpijak pada warisan kultural namun terbuka terhadap 
dinamika zaman. 

 

Kata Kunci 
Ki Hadjar Dewantara, Postmodernisme, Sistem Among, Epistemologi 

Pendidikan 

 
 
Pendahuluan 

Pemikiran Ki Hadjar Dewantara (KHD) kembali mendapatkan 
perhatian serius dalam diskursus pendidikan nasional, terutama 
dalam implementasi Kurikulum Merdeka. Dalam kurikulum ini, 
semangat (merdeka belajar) dianggap sebagai artikulasi modern dari 
filosofi pendidikan KHD yang menekankan kemandirian, 
penghargaan atas kodrat anak, serta peran pendidikan sebagai upaya 
memanusiakan manusia. Namun, di tengah dominasi wacana global 



Membongkar Epistemologi Pendidikan Ki Hadjar Dewantara Dalam Konteks Postmodernisme 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224     213 

 

postmodernisme yang mengkritisi universalitas, stabilitas makna, dan 
otoritas epistemik, warisan pemikiran KHD justru menghadapi 
tantangan baru. Postmodernisme menggugat landasan-landasan besar 
pendidikan tradisional dan menawarkan pembacaan ulang terhadap 
makna pengetahuan, identitas, dan otoritas dalam pendidikan. Dalam 
konteks ini, epistemologi KHD perlu dikaji ulang untuk memahami 
daya tahan serta keterbukaannya terhadap kritik dan rekonstruksi 
(Hidayat, 2021). 

KHD meletakkan dasar pendidikan pada penghargaan terhadap 
kodrat alam dan kodrat zaman peserta didik. Pandangan ini 
mengandaikan adanya suatu esensi atau hakikat yang melekat dalam 
diri anak, yang harus dikenali dan difasilitasi melalui proses 
pendidikan. Dalam kerangka modernisme, ide ini sejalan dengan 
asumsi bahwa manusia memiliki inti kebenaran yang dapat diketahui 
dan dikembangkan. Namun, postmodernisme menolak premis 
semacam itu. Dalam pandangan postmodern, identitas bukan sesuatu 
yang tetap, melainkan terkontruksi secara sosial melalui praktik 
diskursif. Karenanya, konsep kodrat yang esensialis dalam pemikiran 
KHD berhadapan langsung dengan konstruksionisme sosial 
postmodern yang menekankan relativitas, kontingensi, dan pluralitas 
makna (Rasidi, 2020). 

Lebih lanjut, postmodernisme menggugat gagasan tentang 
"kebenaran" tunggal yang mendasari praktik pendidikan. Bagi 
Lyotard, pendidikan modern terlalu berorientasi pada metanarasi, 
termasuk narasi kemajuan dan rasionalitas, yang pada akhirnya 
membentuk sistem pengetahuan yang eksklusif dan hegemonik. Jika 
demikian, maka pemikiran KHD yang menekankan pentingnya 
penguasaan ilmu dan kebudayaan sebagai alat kemerdekaan dapat 
dibaca sebagai bagian dari metanarasi modernisme itu sendiri. 
Namun, di sisi lain, penekanan KHD pada kontekstualitas pendidikan 
dan pengakuan atas keunikan individu juga dapat dilihat sebagai 
jembatan menuju pemikiran postmodern, yang mengedepankan 
lokalitas, diferensiasi, dan otonomi makna (Syam, 2023). 

Konsep (kemandirian belajar) dalam pandangan KHD pun perlu 
dikritisi dalam terang postmodernisme. Kemandirian dalam kerangka 
KHD merupakan proses memandirikan manusia agar ia mampu 
berpikir dan bertindak secara bebas sesuai dengan kodratnya. Namun 



Rizki Ramadan 
 

 
214 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224  

 

dalam pandangan postmodern, subjek yang mandiri tidak lagi 
dipandang sebagai entitas utuh dan rasional, melainkan sebagai hasil 
konstruksi yang terfragmentasi. Maka, jika kemandirian dianggap 
sebagai tujuan pendidikan, maka perlu ditanya: mandiri dalam 
kerangka siapa? Dalam struktur kekuasaan mana proses pendidikan 
itu berlangsung? Ini membuka diskusi tentang bagaimana pendidikan 
dapat tetap membebaskan tanpa menciptakan struktur dominasi baru 
yang tersembunyi (Rohman, 2022). 

Meskipun demikian, pemikiran KHD memiliki beberapa 
kekuatan yang justru sejalan dengan semangat postmodernisme. 
Misalnya, gagasan bahwa guru adalah pamong yang membimbing 
tanpa memaksakan, mencerminkan semangat pedagogi dialogis dan 
anti-otoritarian yang dikedepankan oleh para pemikir postmodern. 
Dalam hal ini, pendidikan bukan menjadi alat negara atau kekuasaan, 
melainkan ruang otonom di mana subjektivitas dan keberagaman 
peserta didik diakui dan dirayakan. Dengan demikian, warisan KHD 
masih relevan, meskipun membutuhkan pembacaan ulang agar tidak 
jatuh ke dalam esensialisme yang kaku (Munir, 2021). 

Ketegangan lainnya muncul pada aspek humanisme pendidikan 
KHD. Pemikiran KHD sangat dipengaruhi oleh humanisme Barat dan 
kepercayaan pada potensi luhur manusia. Namun, postmodernisme 
justru mengkritik humanisme karena mengasumsikan subjek sebagai 
pusat dan sumber makna. Dalam kritik Foucault dan Derrida, subjek 
tidaklah tunggal dan stabil, melainkan selalu berada dalam jejaring 
wacana dan kekuasaan. Oleh karena itu, pendidikan yang berorientasi 
pada pembentukan manusia seutuhnya perlu disikapi secara kritis: 
manusia seperti apa yang hendak dibentuk, dan atas dasar siapa 
definisinya? Ini menunjukkan bahwa ada jarak epistemologis antara 
fondasi humanistik KHD dengan kecenderungan anti-humanistik 
postmodern (Nugraha, 2020). 

Namun, ketegangan ini tidak perlu dimaknai sebagai penolakan 
total terhadap KHD. Sebaliknya, justru membuka ruang untuk 
melakukan dekonstruksi terhadap konsep-konsep pendidikan yang 
dianggap sakral. Dalam konteks pendidikan Indonesia yang plural 
dan multikultural, pembacaan ulang terhadap gagasan-gagasan KHD 
menjadi sangat penting untuk menjaga relevansi dan adaptabilitas 
pendidikan. KHD mengajarkan bahwa pendidikan adalah alat 



Membongkar Epistemologi Pendidikan Ki Hadjar Dewantara Dalam Konteks Postmodernisme 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224     215 

 

perjuangan kebudayaan, dan budaya itu sendiri bersifat dinamis. 
Maka, pendidikan tidak boleh terjebak pada dogmatisme, termasuk 
terhadap pemikiran KHD itu sendiri. Justru dengan membuka ruang 
tafsir baru, pendidikan bisa terus beradaptasi dan merespons 
tantangan zaman, termasuk tantangan epistemologis yang ditawarkan 
postmodernisme (Setiawan, 2023). 

Akhirnya, pembongkaran epistemologi pendidikan KHD dalam 
terang postmodernisme bukan bertujuan untuk melemahkan 
posisinya dalam pendidikan nasional, tetapi justru untuk 
memperkaya pemahamannya dalam konteks kontemporer. 
Pendekatan ini menawarkan jalan tengah antara penghormatan 
terhadap warisan pemikiran KHD dan keterbukaan terhadap kritik 
filosofis yang produktif. Dalam dunia yang terus berubah, pendidikan 
perlu bersifat reflektif dan adaptif, serta bersedia menggugat fondasi-
fondasi epistemologisnya demi menemukan bentuk-bentuk baru 
pendidikan yang lebih inklusif, adil, dan relevan (Yuliana, 2024). 

 
Metode 

Metode penelitian ini menggunakan pendekatan filosofis 
dengan dua strategi utama, yaitu genealogis dan dekonstruktif. 
Genealogi digunakan untuk melacak asal-usul dan transformasi 
makna atas konsep-konsep kunci dalam pemikiran Ki Hadjar 
Dewantara (KHD), seperti (kodrat alam) dan (kebudayaan), yang 
kemudian dibandingkan dengan perkembangan wacana filsafat 
pendidikan kontemporer. Dekonstruksi digunakan untuk menelaah 
teks-teks utama KHD, terutama dalam karya (Pendidikan), serta 
membandingkannya dengan (The Postmodern Condition) karya Jean-
François Lyotard. Tujuannya adalah untuk membuka ruang-ruang 
ketegangan dan kemungkinan reinterpretasi pemikiran KHD dalam 
cahaya kritik postmodern terhadap totalitas dan otoritas epistemik. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas teks primer karya 
KHD (khususnya Dasar-dasar Pendidikan, Bagian Pertama), dokumen 
kebijakan nasional seperti Kurikulum Merdeka tahun 2022, serta karya 
filsuf postmodern seperti Lyotard, Foucault, dan Derrida. Teknik 
analisis yang digunakan adalah pembacaan ganda (double reading), 
yang memungkinkan konfrontasi antara teks pendidikan KHD 
dengan narasi postmodern. Selain itu, dilakukan analisis wacana kritis 



Rizki Ramadan 
 

 
216 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224  

 

terhadap penggunaan konsep kebudayaan dalam kerangka 
epistemologi pendidikan nasional yang bersinggungan dengan kritik 
postmodern terhadap universalisme, representasi tunggal, dan 
otoritas naratif. 

 
Hasil 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa terdapat sejumlah titik 
temu antara pemikiran Ki Hadjar Dewantara (KHD) dan paradigma 
postmodern, terutama dalam hal penolakan terhadap model 
pendidikan yang mekanistik dan sentralistik. Baik KHD maupun 
pemikir postmodern seperti Lyotard dan Foucault menolak hegemoni 
sistem pendidikan yang seragam, teknokratis, dan menindas 
keberagaman peserta didik. Keduanya menawarkan kritik terhadap 
sistem kurikulum yang terlalu sentral, serta mendorong bentuk 
pendidikan yang lebih kontekstual dan berpihak pada keberagaman 
pengalaman manusia. 

Namun, penelitian ini juga mengungkap ketegangan 
epistemologis yang signifikan. KHD memandang pengetahuan 
sebagai sarana penyadaran diri dan pembebasan, sedangkan dalam 
pandangan postmodern, pengetahuan adalah konstruksi yang selalu 
terkait dengan kekuasaan dan narasi dominan. Pandangan KHD 
tentang kebudayaan cenderung esensialis dan mengakar pada nilai-
nilai universal bangsa, sedangkan pendekatan postmodern 
menekankan pluralitas dan dekonstruksi makna budaya. Selain itu, 
sistem among yang digagas KHD, yang menekankan peran pamong 
sebagai pembimbing yang egaliter, berhadapan dengan skeptisisme 
postmodern terhadap figur otoritatif apa pun, termasuk dalam praktik 
pendidikan. 

 
Pembahasan 
Refleksi Teoretis 

Temuan penelitian ini membuka peluang untuk merumuskan 
sebuah sintesis antara epistemologi pendidikan lokal yang digagas 
oleh Ki Hadjar Dewantara (KHD) dengan kerangka pluralisme dalam 
filsafat postmodern. Di satu sisi, pemikiran KHD mewakili semangat 
pendidikan yang berakar pada nilai-nilai kebudayaan Nusantara 
dengan pendekatan etik yang memuliakan kemanusiaan. Di sisi lain, 



Membongkar Epistemologi Pendidikan Ki Hadjar Dewantara Dalam Konteks Postmodernisme 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224     217 

 

pemikiran postmodern menawarkan kerangka kritik yang tajam 
terhadap klaim-klaim universal dalam pendidikan modern yang kerap 
mengabaikan konteks dan keberagaman lokal. Dalam ketegangan ini, 
terbuka ruang dialog konseptual untuk membangun kerangka 
pendidikan yang bersifat terbuka namun tetap berpijak pada akar 
historis dan kultural bangsa (Kurniasari, 2021). 

KHD melihat pendidikan sebagai proses pembudayaan diri 
yang merdeka lahir dan batin, yang berarti bahwa pendidikan harus 
membebaskan dan membentuk manusia utuh. Konsep ini beresonansi 
dengan semangat post-strukturalisme dalam filsafat postmodern yang 
menolak dominasi narasi tunggal dan membuka ruang bagi 
multiperspektivitas. Namun, pendekatan KHD tetap berakar pada 
pandangan tentang kebenaran budaya yang inheren dan tetap, 
sedangkan postmodern justru menolak fondasi tetap atas kebenaran 
apa pun. Kontras ini justru dapat dimaknai sebagai peluang, bukan 
pertentangan, yaitu dengan membentuk sintesis epistemik yang 
menghargai nilai lokal tanpa terjebak dalam romantisme esensialis 
(Arifin, 2020). 

Implikasi lebih lanjut dari refleksi ini adalah perlunya membaca 
ulang proyek pendidikan nasional Indonesia yang selama ini 
cenderung menempatkan KHD dalam posisi mitologis. KHD sering 
kali dijadikan ikon simbolik tanpa keterlibatan kritis terhadap 
kompleksitas gagasannya, khususnya ketika dihadapkan pada 
dinamika global dan tantangan pemikiran kontemporer. Dalam 
konteks ini, pembacaan KHD secara dialogis dengan filsafat 
postmodern tidak hanya memperkaya khazanah pemikiran 
pendidikan Indonesia, tetapi juga menjadi jalan untuk menghindari 
jebakan glorifikasi terhadap masa lalu yang ahistoris (Nurhadi, 2023). 

Selain itu, pendekatan dekonstruktif terhadap teks KHD 
memberi peluang untuk melihat kembali ambivalensi konsep-konsep 
seperti pamong, among, dan kebudayaan. Misalnya, sistem among yang 
tampak egaliter dan humanistik tetap mengasumsikan figur pamong 
sebagai pusat moralitas, yang justru problematik dalam kerangka 
postmodern yang mengkritisi semua bentuk otoritas pendidikan. 
Kritik ini penting untuk memastikan bahwa pendidikan tidak hanya 
bersifat membebaskan dalam tataran retoris, melainkan juga dalam 
praktik institusionalnya (Syahrul & Latif, 2022). 



Rizki Ramadan 
 

 
218 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224  

 

Dengan demikian, refleksi teoretis ini mengajukan pentingnya 
proyek pendidikan pasca-nasional: pendidikan yang tidak hanya 
mengakar secara historis tetapi juga responsif terhadap pluralitas 
epistemik dan dinamika global. Jalan tengah antara warisan pemikiran 
lokal seperti KHD dan wacana filsafat kontemporer adalah dengan 
terus menerus membuka ruang kritik dan reinterpretasi terhadap 
gagasan yang dianggap mapan. Ini adalah bentuk pendidikan yang 
progresif sekaligus kontekstual. 
Transformasi Sistem Among dalam Lanskap Pendidikan Digital 

Dalam konteks perkembangan teknologi digital yang pesat, 
sistem among yang diperkenalkan oleh Ki Hadjar Dewantara (KHD) 
menghadapi tantangan baru. Sistem among yang menekankan pada 
prinsip kebebasan, pendampingan, dan keteladanan, kini bersaing 
dengan otoritas algoritmik yang mengarahkan proses belajar secara 
otomatis melalui logika kecerdasan buatan. Algoritma dalam platform 
digital seperti YouTube, Google, atau bahkan sistem e-learning formal, 
telah membentuk preferensi belajar mahasiswa tanpa keterlibatan 
langsung dari pamong sebagai figur pembimbing. Dalam hal ini, 
terjadi ketegangan antara otonomi pembelajar yang diidealkan oleh 
sistem among dengan otonomi semu yang dikendalikan oleh sistem 
digital (Yuliani, 2021). 

Fenomena ini juga menunjukkan adanya pergeseran 
epistemologis dalam ranah pendidikan. Pengetahuan tidak lagi 
dibangun secara dialogis antara pamong dan siswa, melainkan melalui 
konsumsi data dan konten yang dipersonalisasi. Meskipun sistem 
among masih relevan secara filosofis dalam mengembangkan 
kemandirian belajar, penerapannya harus disesuaikan dengan realitas 
digital. Sebagai contoh, figur pamong bisa dikonstruksikan ulang 
dalam bentuk fasilitator digital atau mentor virtual yang tidak 
memaksakan otoritas tunggal, namun mampu membimbing dalam 
lanskap pengetahuan yang cair (Sasmita & Permana, 2022). 

Kebijakan Merdeka Belajar yang dicanangkan oleh Kementerian 
Pendidikan Indonesia dapat dilihat sebagai respons terhadap krisis 
epistemik dan otoritas dalam pendidikan kontemporer. Merdeka 
Belajar berupaya merehabilitasi semangat among dengan memberi 
ruang bagi siswa dan guru untuk menentukan jalur belajar sesuai 
konteks dan potensi masing-masing. Namun demikian, sebagaimana 



Membongkar Epistemologi Pendidikan Ki Hadjar Dewantara Dalam Konteks Postmodernisme 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224     219 

 

dikritik oleh banyak kalangan, inisiatif ini rentan direduksi menjadi 
sekadar kebijakan teknokratis tanpa transformasi mendalam dalam 
paradigma pendidikan (Ritonga et al., 2023). Dalam konteks ini, 
penting untuk tidak hanya meniru sistem among dalam bentuknya 
yang simbolik, tetapi menggali kembali spirit pembebasannya secara 
substansial. 

Lebih jauh, pluralitas pengetahuan yang diakui oleh pendekatan 
postmodern dapat memperkuat sistem among dalam membangun 
pendidikan yang tidak hegemonik. Artinya, pamong masa kini tidak 
hanya mentransfer nilai-nilai budaya nasional yang tunggal, tetapi 
menjadi fasilitator dialog antar wacana—termasuk wacana lokal, 
global, bahkan digital. Konsekuensinya, dibutuhkan kerangka 
epistemologis baru yang mampu menjembatani warisan pemikiran 
KHD dengan kondisi dunia belajar yang didominasi oleh jejaring, 
konten terbuka, dan disrupsi teknologi (Salim & Nugroho, 2020). 
Dengan demikian, transformasi sistem among bukanlah nostalgia 
terhadap masa lalu, tetapi upaya untuk merevitalisasi pendidikan 
sebagai ruang pembebasan yang adaptif terhadap zaman. 
Refleksi Kritis terhadap Keterbatasan Studi 

Penelitian ini menyadari adanya keterbatasan inheren dalam 
pendekatan filosofis yang menekankan pada analisis tekstual, 
khususnya saat mengkaji pemikiran Ki Hadjar Dewantara (KHD) 
dalam lanskap kontemporer pendidikan. Salah satu batasan utama 
terletak pada potensi reduksi pemikiran KHD menjadi semata-mata 
artefak ideologis atau simbol nasionalisme yang dikomodifikasi oleh 
institusi pendidikan formal. Proses seleksi dan reproduksi konsep 
KHD dalam dokumen kurikulum, pelatihan guru, dan wacana publik 
sering kali mengabaikan kompleksitas gagasan asli beliau, terutama 
yang berkaitan dengan spiritualitas budaya dan otonomi 
pembelajaran. Dalam konteks ini, konsep sistem among yang egaliter 
dan berbasis nilai kearifan lokal mengalami penyempitan makna 
menjadi sekadar slogan administratif dalam manajemen sekolah 
(Zuhdi, 2019). Hal ini mengisyaratkan bahwa tanpa pendekatan kritis 
terhadap praktik-praktik representasi pemikiran KHD, terdapat risiko 
bahwa warisan intelektualnya justru kehilangan daya 
transformasinya. 



Rizki Ramadan 
 

 
220 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224  

 

Lebih jauh lagi, pendekatan genealogi dan dekonstruksi yang 
digunakan dalam studi ini tidak sepenuhnya mampu mengungkap 
implikasi sosiologis dari pemikiran KHD. Ketidakhadiran studi 
lapangan atau data empiris membatasi kemungkinan untuk 
memahami bagaimana ide-ide KHD diinternalisasi oleh guru, siswa, 
dan institusi pendidikan di era pasca-kebenaran. Dalam konteks ini, 
penting untuk mengakui bahwa pemahaman konseptual terhadap 
teks tidak selalu sejalan dengan implementasi praksisnya, terutama 
dalam ruang kelas yang terjebak antara kebijakan neoliberal dan 
tuntutan digitalisasi pendidikan (Rahmawati & Siregar, 2023). Sebuah 
pendekatan interdisipliner yang menggabungkan analisis wacana, 
etnografi pendidikan, dan sosiologi pengetahuan akan memperkaya 
horizon pemaknaan terhadap pertemuan antara gagasan KHD dan 
epistemologi postmodern. Dalam hal ini, refleksi terhadap metodologi 
menjadi esensial agar kajian filosofis tidak terjebak dalam reproduksi 
narasi idealistik yang menjauh dari realitas empiris pendidikan saat 
ini. 

Disadari pula bahwa keterbatasan lain dari penelitian ini adalah 
kemungkinan bias interpretatif dalam pembacaan teks KHD dan 
postmodernisme. Setiap dekonstruksi membawa serta horizon 
pemahaman tertentu yang dibentuk oleh latar ideologis dan 
kebudayaan peneliti. Oleh sebab itu, diperlukan kerangka analisis 
reflektif yang secara sadar membuka ruang kritik terhadap 
interpretasi sendiri. Hal ini penting untuk menghindari pengultusan 
tokoh nasional seperti KHD atau romantisisme terhadap pemikiran 
pendidikan lokal sebagai bentuk resistensi simbolik terhadap 
modernitas Barat (Syauky & Walidin, 2025). Dengan memperluas 
pendekatan kritis ini, diharapkan kajian semacam ini tidak hanya 
memperkuat posisi epistemologi lokal dalam percaturan wacana 
global, tetapi juga menjadi bagian dari upaya desentralisasi 
pengetahuan dalam sistem pendidikan nasional yang inklusif dan 
pluralistik. 

 
Kesimpulan 

Pemikiran pendidikan Ki Hadjar Dewantara (KHD) tetap 
relevan dalam menjawab krisis epistemologis yang mengemuka di era 
postmodern. Epistemologi yang dibangunnya, berlandaskan pada 



Membongkar Epistemologi Pendidikan Ki Hadjar Dewantara Dalam Konteks Postmodernisme 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224     221 

 

asas humanisme kultural dan pembebasan, menjadi tawaran alternatif 
terhadap dehumanisasi pendidikan yang cenderung teknokratis dan 
transaksional. Trilogi pendidikan KHD ing ngarsa sung tuladha, ing 

madya mangun karsa, tut wuri handayani mengandung dimensi etis dan 
praksis yang mampu direvitalisasi sebagai paradigma pedagogi yang 
berpihak pada kemerdekaan dan martabat manusia. Dalam konteks 
ini, rekontekstualisasi gagasan KHD tidak hanya soal pelestarian nilai 
lokal, tetapi juga sebuah strategi kritis untuk menyikapi fragmentasi 
pengetahuan dan otoritas dalam dunia digital yang cair dan penuh 
disrupsi. 

Rekomendasi yang dapat ditarik dari kajian ini adalah perlunya 
mengembangkan model pedagogi kritis berbasis lokal yang terbuka 
terhadap kompleksitas budaya kontemporer, termasuk tantangan 
pluralitas, relativitas makna, dan krisis identitas. Pedagogi semacam 
ini tidak berhenti pada pelestarian warisan KHD secara normatif, 
tetapi menempatkannya dalam dialektika baru antara tradisi dan 
perubahan. Di sisi lain, reformulasi kurikulum harus diarahkan untuk 
mengakomodasi relativitas pengetahuan tanpa kehilangan orientasi 
pada akar budaya bangsa, agar pendidikan tidak terjebak dalam arus 
global tanpa arah. Integrasi semacam ini menuntut keberanian 
epistemik untuk berdialog secara kritis dengan paradigma global 
sembari menjaga nalar keindonesiaan sebagai fondasi etik 
pembelajaran. 

 
Referensi 

Arifin, Z. (2020). Dekolonisasi Pengetahuan dan Pendidikan Kritis di 

Indonesia: Sebuah Tinjauan Filsafat Pendidikan. Jurnal Pendidikan 
dan Kebudayaan, 10(2), 112–128. 
https://doi.org/10.21831/jpk.v10i2.36512 

Hidayat, M. (2021). Reinterpretasi Konsep Pendidikan Ki Hadjar 
Dewantara dalam Perspektif Kritis. Jurnal Filsafat Pendidikan 
Islam, 5(2), 135–148. https://doi.org/10.24042/fpi.v5i2.2749 

Kurniasari, M. (2021). Menggagas Pendidikan Multikultural Berbasis 
Lokalitas: Kritik Postmodern terhadap Wacana Kurikulum Nasional. 

https://doi.org/10.21831/jpk.v10i2.36512
https://doi.org/10.24042/fpi.v5i2.2749


Rizki Ramadan 
 

 
222 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224  

 

Jurnal Pendidikan Multikultural, 9(1), 45–60. 
https://doi.org/10.23917/jpm.v9i1.41698 

Munir, A. (2021). Pendidikan sebagai Pembebasan: Kajian Filosofis 

atas Konsep Pamong dalam Pemikiran Ki Hadjar Dewantara. 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 23(3), 291–304. 
https://doi.org/10.24832/jpnk.v23i3.1345 

Nugraha, F. (2020). Humanisme Ki Hadjar Dewantara dalam 
Perspektif Kritik Postmodern. Jurnal Pemikiran Pendidikan, 
10(1), 55–66. https://doi.org/10.20527/jpp.v10i1.8890 

Nurhadi, M. (2023). Kritik atas Narasi Heroik Pendidikan Ki Hadjar 
Dewantara dalam Kurikulum Merdeka. Jurnal Filsafat Indonesia, 
12(3), 221–237. https://doi.org/10.21580/jfi.2023.12.3.10945 

Rahmawati, D., & Siregar, R. (2023). Dekolonisasi Kurikulum dan 
Reaktualisasi Pendidikan Kritis di Indonesia. Jurnal Filsafat 
Pendidikan, 21(2), 88–104. 
https://doi.org/10.21009/JFP.2023.21.2.6 

Rasidi, I. (2020). Dekonstruksi Pemikiran Pendidikan Nasional: Dari 

Kodrat Alam Menuju Konstruksionisme Sosial. Tafkir: 
Interdisciplinary Journal of Islamic Education, 11(1), 19–30. 
https://doi.org/10.21093/tj.v11i1.1660 

Ritonga, M., Ramadhan, F., & Handayani, E. (2023). Kebijakan 
Merdeka Belajar dan Transformasi Kurikulum: Kritik terhadap 
Implementasi dan Relevansi Filosofis. Jurnal Ilmu Pendidikan 
dan Kebudayaan, 10(1), 12–24. 
https://doi.org/10.24832/jipk.v10i1.3214 

Rohman, M. F. (2022). Fragmentasi Pengetahuan dan Tantangan 

Pendidikan Humanis di Era Postmodern. Jurnal Pendidikan 
Islam, 8(1), 101–117. https://doi.org/10.21580/jpi.2022.8.1.9056 

Salim, H., & Nugroho, B. (2020). Re-thinking Educational Authority in 

the Age of Disruption: Local Wisdom and Postmodernism in 

https://doi.org/10.23917/jpm.v9i1.41698
https://doi.org/10.24832/jpnk.v23i3.1345
https://doi.org/10.20527/jpp.v10i1.8890
https://doi.org/10.21580/jfi.2023.12.3.10945
https://doi.org/10.21009/JFP.2023.21.2.6
https://doi.org/10.21093/tj.v11i1.1660
https://doi.org/10.24832/jipk.v10i1.3214
https://doi.org/10.21580/jpi.2022.8.1.9056


Membongkar Epistemologi Pendidikan Ki Hadjar Dewantara Dalam Konteks Postmodernisme 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224     223 

 

Indonesian Context. International Journal of Educational Research 
Review, 5(4), 457–468. https://doi.org/10.24331/ijere.765450 

Sasmita, E., & Permana, R. (2022). Digital Pedagogy and Cultural 

Adaptation: Reconstructing the Role of Teachers in Online 
Learning. Jurnal Pendidikan Islam Digital, 4(2), 90–102. 
https://doi.org/10.23971/jpid.v4i2.2389 

Setiawan, D. (2023). Relevansi Pemikiran Ki Hadjar Dewantara dalam 
Pendidikan Multikultural Kontemporer. Dialogia: Jurnal Studi 
Islam dan Sosial, 21(2), 221–234. 
https://doi.org/10.21043/dialogia.v21i2.14899 

Syahrul, I., & Latif, H. (2022). Dekonstruksi Epistemologi Pendidikan: 

Membaca Sistem Among dalam Perspektif Poststrukturalisme. 
Jurnal Pemikiran Pendidikan, 18(1), 67–81. 
https://doi.org/10.24042/jpp.v18i1.99327 

Syam, H. (2023). Kurikulum Merdeka dan Kritik terhadap Metanarasi 
Pendidikan Modern: Perspektif Postmodernisme. Jurnal 
Kurikulum dan Pembelajaran, 14(1), 75–89. 
https://doi.org/10.32502/jkp.v14i1.9207 

Syauky, A., & Walidin, W. (2025). Relevansi Pemikiran Pendidikan 
Imam Ar-Rafi’ie dalam Konteks Pembelajaran Modern. AN-
NUR: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1(1), 1-19. 

Wulandari, I., & Hartono, R. (2022). Kritis terhadap Narasi Pendidikan 
Nasional: Antara Romantisme Lokal dan Tantangan Global. 
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 27(3), 211–225. 
https://doi.org/10.21831/jpk.v27i3.2022 

Yuliana, D. (2024). Epistemologi Pendidikan di Era Disrupsi: Membaca 

Ulang Ki Hadjar Dewantara. Tadris: Jurnal Pendidikan Islam, 
19(1), 45–60. https://doi.org/10.19105/tjpi.v19i1.11349 

Yuliani, R. (2021). Otoritas Algoritmik dan Krisis Pembelajaran 

Otonom: Tantangan Bagi Sistem Among di Era Digital. Jurnal 

https://doi.org/10.24331/ijere.765450
https://doi.org/10.23971/jpid.v4i2.2389
https://doi.org/10.21043/dialogia.v21i2.14899
https://doi.org/10.24042/jpp.v18i1.99327
https://doi.org/10.32502/jkp.v14i1.9207
https://doi.org/10.21831/jpk.v27i3.2022
https://doi.org/10.19105/tjpi.v19i1.11349


Rizki Ramadan 
 

 
224 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224  

 

Filsafat dan Pendidikan, 8(3), 150–168. 
https://doi.org/10.22219/jfp.v8i3.2257 

Zuhdi, M. (2019). Pendidikan dan Konstruksi Budaya dalam 

Pemikiran Ki Hadjar Dewantara. TARBIYA: Journal of Education 
in Muslim Society, 6(1), 45–61. 
https://doi.org/10.15408/tjems.v6i1.11422 

https://doi.org/10.22219/jfp.v8i3.2257
https://doi.org/10.15408/tjems.v6i1.11422

