AN-NUR

Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224
E-ISSN: 3110-1496, P-ISSN: 3110-5599
DOI:-10.65802/ an-nur.v1i2.46

Membongkar Epistemologi Pendidikan Ki Hadjar
Dewantara Dalam Konteks Postmodernisme

Rizki Ramadan
Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia
email: 190303072@student.ar-raniry.ac.id

Article history: Received: 30 July 2025; Revised:06 Agustus 2025;
Accepted: 12 Agustus 2025; Published: 17 Agustus 2025

Abstract
This study deconstructs the educational epistemology of Ki Hadjar Dewantara
(KHD) through the lens of postmodern critiqgue. Using a deconstructive
approach, the research investigates the relevance and reinterpretation of
KHD'’s concepts of the " Tri-Center of Education" (family, school, society) and
the among system within the context of postmodern epistemological relativism.
The primary texts of KHD are analyzed alongside the theoretical frameworks
of postmodern thinkers such as Jean-Frangois Lyotard, Michel Foucault, and
Jacques Derrida. The findings reveal both intersections and tensions between
KHD'’s humanistic vision of education and the postmodern skepticism toward
grand educational narratives. On one hand, KHD'’s educational philosophy
resonates with postmodernism in its resistance to knowledge homogenization
and singular authority. On the other hand, a critical gap exists between KHD’s
ethical-spiritual orientation and the radical relativism of postmodernism,
which often leans toward nihilism. Therefore, this study emphasizes the need
to critically reconceptualize KHD's educational values to remain relevant and
transformative amid the fluid, plural, and wuncertain conditions of
contemporary education. This research contributes to the envichment of locally
grounded critical pedagogy that is culturally rooted yet responsive to global

epistemic shifts.
Keywords
Ki Hadjar Dewantara, Postmodernism, Among System, Educational
Epistemology

Author correspondence email: 190303072@student.ar-raniry.ac.id
Available online at: https:/ /journal.an-nur.org/index.php/annur/index
Copyright (c) 2025 by Rizki Ramadan



mailto:190303072@student.ar-raniry.ac.id
https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index
mailto:190303072@student.ar-raniry.ac.id

Rizki Ramadan

Abstrak

Penelitian ini membongkar epistemologi pendidikan Ki Hadjar
Dewantara (KHD) melalui pendekatan dekonstruktif dengan bingkai
kritik postmodern. Fokus utama tertuju pada relevansi dan
rekontekstualisasi konsep Tri Pusat Pendidikan (keluarga, sekolah,
masyarakat) serta sistem among dalam menghadapi tantangan
relativisme pengetahuan yang mencirikan era postmodern. Kajian ini
menelaah teks-teks utama KHD dan mengadopsi kerangka teoretis
dari pemikir postmodern seperti Jean-Francois Lyotard, Michel
Foucault, dan Jacques Derrida. Hasil analisis menunjukkan bahwa
pemikiran KHD, meskipun lahir dari konteks kolonial dan
nasionalisme kebudayaan, menyimpan potensi resistensi terhadap
fragmentasi epistemik dan krisis otoritas yang diangkat oleh para
pemikir postmodern. Di satu sisi, humanisme pendidikan KHD
bertemu dengan semangat postmodern dalam menolak homogenisasi
pengetahuan dan dominasi otoritas tunggal. Namun, di sisi lain,
terdapat ketegangan antara orientasi etik-spiritual KHD dan
relativisme radikal postmodern yang cenderung nihilistik. Dengan
demikian, penelitian ini menegaskan urgensi rekontekstualisasi nilai-
nilai pendidikan KHD secara kritis, agar tetap relevan dan
transformatif dalam merespons tantangan pendidikan kontemporer
yang bersifat cair, plural, dan penuh ketidakpastian. Kajian ini
berkontribusi dalam memperkaya khazanah pedagogi kritis berbasis
lokal yang berpijak pada warisan kultural namun terbuka terhadap
dinamika zaman.

Kata Kunci

Ki Hadjar Dewantara, Postmodernisme, Sistem Among, Epistemologi
Pendidikan

Pendahuluan

Pemikiran Ki Hadjar Dewantara (KHD) kembali mendapatkan
perhatian serius dalam diskursus pendidikan nasional, terutama
dalam implementasi Kurikulum Merdeka. Dalam kurikulum ini,
semangat (merdeka belajar) dianggap sebagai artikulasi modern dari
filosofi pendidikan KHD yang menekankan kemandirian,
penghargaan atas kodrat anak, serta peran pendidikan sebagai upaya
memanusiakan manusia. Namun, di tengah dominasi wacana global

212 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224



Membongkar Epistemologi Pendidikan Ki Hadjar Dewantara Dalam Konteks Postmodernisme

postmodernisme yang mengkritisi universalitas, stabilitas makna, dan
otoritas epistemik, warisan pemikiran KHD justru menghadapi
tantangan baru. Postmodernisme menggugat landasan-landasan besar
pendidikan tradisional dan menawarkan pembacaan ulang terhadap
makna pengetahuan, identitas, dan otoritas dalam pendidikan. Dalam
konteks ini, epistemologi KHD perlu dikaji ulang untuk memahami
daya tahan serta keterbukaannya terhadap kritik dan rekonstruksi
(Hidayat, 2021).

KHD meletakkan dasar pendidikan pada penghargaan terhadap
kodrat alam dan kodrat zaman peserta didik. Pandangan ini
mengandaikan adanya suatu esensi atau hakikat yang melekat dalam
diri anak, yang harus dikenali dan difasilitasi melalui proses
pendidikan. Dalam kerangka modernisme, ide ini sejalan dengan
asumsi bahwa manusia memiliki inti kebenaran yang dapat diketahui
dan dikembangkan. Namun, postmodernisme menolak premis
semacam itu. Dalam pandangan postmodern, identitas bukan sesuatu
yang tetap, melainkan terkontruksi secara sosial melalui praktik
diskursif. Karenanya, konsep kodrat yang esensialis dalam pemikiran
KHD berhadapan langsung dengan konstruksionisme sosial
postmodern yang menekankan relativitas, kontingensi, dan pluralitas
makna (Rasidi, 2020).

Lebih lanjut, postmodernisme menggugat gagasan tentang
"kebenaran" tunggal yang mendasari praktik pendidikan. Bagi
Lyotard, pendidikan modern terlalu berorientasi pada metanarasi,
termasuk narasi kemajuan dan rasionalitas, yang pada akhirnya
membentuk sistem pengetahuan yang eksklusif dan hegemonik. Jika
demikian, maka pemikiran KHD yang menekankan pentingnya
penguasaan ilmu dan kebudayaan sebagai alat kemerdekaan dapat
dibaca sebagai bagian dari metanarasi modernisme itu sendiri.
Namun, di sisi lain, penekanan KHD pada kontekstualitas pendidikan
dan pengakuan atas keunikan individu juga dapat dilihat sebagai
jembatan menuju pemikiran postmodern, yang mengedepankan
lokalitas, diferensiasi, dan otonomi makna (Syam, 2023).

Konsep (kemandirian belajar) dalam pandangan KHD pun perlu
dikritisi dalam terang postmodernisme. Kemandirian dalam kerangka
KHD merupakan proses memandirikan manusia agar ia mampu
berpikir dan bertindak secara bebas sesuai dengan kodratnya. Namun

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224 213



Rizki Ramadan

dalam pandangan postmodern, subjek yang mandiri tidak lagi
dipandang sebagai entitas utuh dan rasional, melainkan sebagai hasil
konstruksi yang terfragmentasi. Maka, jika kemandirian dianggap
sebagai tujuan pendidikan, maka perlu ditanya: mandiri dalam
kerangka siapa? Dalam struktur kekuasaan mana proses pendidikan
itu berlangsung? Ini membuka diskusi tentang bagaimana pendidikan
dapat tetap membebaskan tanpa menciptakan struktur dominasi baru
yang tersembunyi (Rohman, 2022).

Meskipun demikian, pemikiran KHD memiliki beberapa
kekuatan yang justru sejalan dengan semangat postmodernisme.
Misalnya, gagasan bahwa guru adalah pamong yang membimbing
tanpa memaksakan, mencerminkan semangat pedagogi dialogis dan
anti-otoritarian yang dikedepankan oleh para pemikir postmodern.
Dalam hal ini, pendidikan bukan menjadi alat negara atau kekuasaan,
melainkan ruang otonom di mana subjektivitas dan keberagaman
peserta didik diakui dan dirayakan. Dengan demikian, warisan KHD
masih relevan, meskipun membutuhkan pembacaan ulang agar tidak
jatuh ke dalam esensialisme yang kaku (Munir, 2021).

Ketegangan lainnya muncul pada aspek humanisme pendidikan
KHD. Pemikiran KHD sangat dipengaruhi oleh humanisme Barat dan
kepercayaan pada potensi luhur manusia. Namun, postmodernisme
justru mengkritik humanisme karena mengasumsikan subjek sebagai
pusat dan sumber makna. Dalam kritik Foucault dan Derrida, subjek
tidaklah tunggal dan stabil, melainkan selalu berada dalam jejaring
wacana dan kekuasaan. Oleh karena itu, pendidikan yang berorientasi
pada pembentukan manusia seutuhnya perlu disikapi secara kritis:
manusia seperti apa yang hendak dibentuk, dan atas dasar siapa
definisinya? Ini menunjukkan bahwa ada jarak epistemologis antara
fondasi humanistik KHD dengan kecenderungan anti-humanistik
postmodern (Nugraha, 2020).

Namun, ketegangan ini tidak perlu dimaknai sebagai penolakan
total terhadap KHD. Sebaliknya, justru membuka ruang untuk
melakukan dekonstruksi terhadap konsep-konsep pendidikan yang
dianggap sakral. Dalam konteks pendidikan Indonesia yang plural
dan multikultural, pembacaan ulang terhadap gagasan-gagasan KHD
menjadi sangat penting untuk menjaga relevansi dan adaptabilitas
pendidikan. KHD mengajarkan bahwa pendidikan adalah alat

214 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224



Membongkar Epistemologi Pendidikan Ki Hadjar Dewantara Dalam Konteks Postmodernisme

perjuangan kebudayaan, dan budaya itu sendiri bersifat dinamis.
Maka, pendidikan tidak boleh terjebak pada dogmatisme, termasuk
terhadap pemikiran KHD itu sendiri. Justru dengan membuka ruang
tafsir baru, pendidikan bisa terus beradaptasi dan merespons
tantangan zaman, termasuk tantangan epistemologis yang ditawarkan
postmodernisme (Setiawan, 2023).

Akhirnya, pembongkaran epistemologi pendidikan KHD dalam
terang postmodernisme bukan bertujuan untuk melemahkan
posisinya dalam pendidikan nasional, tetapi justru untuk
memperkaya pemahamannya dalam konteks kontemporer.
Pendekatan ini menawarkan jalan tengah antara penghormatan
terhadap warisan pemikiran KHD dan keterbukaan terhadap kritik
filosofis yang produktif. Dalam dunia yang terus berubah, pendidikan
perlu bersifat reflektif dan adaptif, serta bersedia menggugat fondasi-
fondasi epistemologisnya demi menemukan bentuk-bentuk baru
pendidikan yang lebih inklusif, adil, dan relevan (Yuliana, 2024).

Metode

Metode penelitian ini menggunakan pendekatan filosofis
dengan dua strategi utama, yaitu genealogis dan dekonstruktif.
Genealogi digunakan untuk melacak asal-usul dan transformasi
makna atas konsep-konsep kunci dalam pemikiran Ki Hadjar
Dewantara (KHD), seperti (kodrat alam) dan (kebudayaan), yang
kemudian dibandingkan dengan perkembangan wacana filsafat
pendidikan kontemporer. Dekonstruksi digunakan untuk menelaah
teks-teks utama KHD, terutama dalam karya (Pendidikan), serta
membandingkannya dengan (The Postmodern Condition) karya Jean-
Frangois Lyotard. Tujuannya adalah untuk membuka ruang-ruang
ketegangan dan kemungkinan reinterpretasi pemikiran KHD dalam
cahaya kritik postmodern terhadap totalitas dan otoritas epistemik.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas teks primer karya
KHD (khususnya Dasar-dasar Pendidikan, Bagian Pertama), dokumen
kebijakan nasional seperti Kurikulum Merdeka tahun 2022, serta karya
filsuf postmodern seperti Lyotard, Foucault, dan Derrida. Teknik
analisis yang digunakan adalah pembacaan ganda (double reading),
yang memungkinkan konfrontasi antara teks pendidikan KHD
dengan narasi postmodern. Selain itu, dilakukan analisis wacana kritis

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224 215



Rizki Ramadan

terhadap penggunaan konsep kebudayaan dalam kerangka
epistemologi pendidikan nasional yang bersinggungan dengan kritik
postmodern terhadap wuniversalisme, representasi tunggal, dan
otoritas naratif.

Hasil

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa terdapat sejumlah titik
temu antara pemikiran Ki Hadjar Dewantara (KHD) dan paradigma
postmodern, terutama dalam hal penolakan terhadap model
pendidikan yang mekanistik dan sentralistik. Baik KHD maupun
pemikir postmodern seperti Lyotard dan Foucault menolak hegemoni
sistem pendidikan yang seragam, teknokratis, dan menindas
keberagaman peserta didik. Keduanya menawarkan kritik terhadap
sistem kurikulum yang terlalu sentral, serta mendorong bentuk
pendidikan yang lebih kontekstual dan berpihak pada keberagaman
pengalaman manusia.

Namun, penelitian ini juga mengungkap ketegangan
epistemologis yang signifikan. KHD memandang pengetahuan
sebagai sarana penyadaran diri dan pembebasan, sedangkan dalam
pandangan postmodern, pengetahuan adalah konstruksi yang selalu
terkait dengan kekuasaan dan narasi dominan. Pandangan KHD
tentang kebudayaan cenderung esensialis dan mengakar pada nilai-
nilai universal bangsa, sedangkan pendekatan postmodern
menekankan pluralitas dan dekonstruksi makna budaya. Selain itu,
sistem among yang digagas KHD, yang menekankan peran pamong
sebagai pembimbing yang egaliter, berhadapan dengan skeptisisme
postmodern terhadap figur otoritatif apa pun, termasuk dalam praktik
pendidikan.

Pembahasan
Refleksi Teoretis

Temuan penelitian ini membuka peluang untuk merumuskan
sebuah sintesis antara epistemologi pendidikan lokal yang digagas
oleh Ki Hadjar Dewantara (KHD) dengan kerangka pluralisme dalam
filsafat postmodern. Di satu sisi, pemikiran KHD mewakili semangat
pendidikan yang berakar pada nilai-nilai kebudayaan Nusantara
dengan pendekatan etik yang memuliakan kemanusiaan. Di sisi lain,

216 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224



Membongkar Epistemologi Pendidikan Ki Hadjar Dewantara Dalam Konteks Postmodernisme

pemikiran postmodern menawarkan kerangka kritik yang tajam
terhadap klaim-klaim universal dalam pendidikan modern yang kerap
mengabaikan konteks dan keberagaman lokal. Dalam ketegangan ini,
terbuka ruang dialog konseptual untuk membangun kerangka
pendidikan yang bersifat terbuka namun tetap berpijak pada akar
historis dan kultural bangsa (Kurniasari, 2021).

KHD melihat pendidikan sebagai proses pembudayaan diri
yang merdeka lahir dan batin, yang berarti bahwa pendidikan harus
membebaskan dan membentuk manusia utuh. Konsep ini beresonansi
dengan semangat post-strukturalisme dalam filsafat postmodern yang
menolak dominasi narasi tunggal dan membuka ruang bagi
multiperspektivitas. Namun, pendekatan KHD tetap berakar pada
pandangan tentang kebenaran budaya yang inheren dan tetap,
sedangkan postmodern justru menolak fondasi tetap atas kebenaran
apa pun. Kontras ini justru dapat dimaknai sebagai peluang, bukan
pertentangan, yaitu dengan membentuk sintesis epistemik yang
menghargai nilai lokal tanpa terjebak dalam romantisme esensialis
(Arifin, 2020).

Implikasi lebih lanjut dari refleksi ini adalah perlunya membaca
ulang proyek pendidikan nasional Indonesia yang selama ini
cenderung menempatkan KHD dalam posisi mitologis. KHD sering
kali dijadikan ikon simbolik tanpa keterlibatan kritis terhadap
kompleksitas gagasannya, khususnya ketika dihadapkan pada
dinamika global dan tantangan pemikiran kontemporer. Dalam
konteks ini, pembacaan KHD secara dialogis dengan filsafat
postmodern tidak hanya memperkaya khazanah pemikiran
pendidikan Indonesia, tetapi juga menjadi jalan untuk menghindari
jebakan glorifikasi terhadap masa lalu yang ahistoris (Nurhadi, 2023).

Selain itu, pendekatan dekonstruktif terhadap teks KHD
memberi peluang untuk melihat kembali ambivalensi konsep-konsep
seperti pamong, among, dan kebudayaan. Misalnya, sistem among yang
tampak egaliter dan humanistik tetap mengasumsikan figur pamong
sebagai pusat moralitas, yang justru problematik dalam kerangka
postmodern yang mengkritisi semua bentuk otoritas pendidikan.
Kritik ini penting untuk memastikan bahwa pendidikan tidak hanya
bersifat membebaskan dalam tataran retoris, melainkan juga dalam
praktik institusionalnya (Syahrul & Latif, 2022).

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224 217



Rizki Ramadan

Dengan demikian, refleksi teoretis ini mengajukan pentingnya
proyek pendidikan pasca-nasional: pendidikan yang tidak hanya
mengakar secara historis tetapi juga responsif terhadap pluralitas
epistemik dan dinamika global. Jalan tengah antara warisan pemikiran
lokal seperti KHD dan wacana filsafat kontemporer adalah dengan
terus menerus membuka ruang kritik dan reinterpretasi terhadap
gagasan yang dianggap mapan. Ini adalah bentuk pendidikan yang
progresif sekaligus kontekstual.

Transformasi Sistem Among dalam Lanskap Pendidikan Digital

Dalam konteks perkembangan teknologi digital yang pesat,
sistem among yang diperkenalkan oleh Ki Hadjar Dewantara (KHD)
menghadapi tantangan baru. Sistem among yang menekankan pada
prinsip kebebasan, pendampingan, dan keteladanan, kini bersaing
dengan otoritas algoritmik yang mengarahkan proses belajar secara
otomatis melalui logika kecerdasan buatan. Algoritma dalam platform
digital seperti YouTube, Google, atau bahkan sistem e-learning formal,
telah membentuk preferensi belajar mahasiswa tanpa keterlibatan
langsung dari pamong sebagai figur pembimbing. Dalam hal ini,
terjadi ketegangan antara otonomi pembelajar yang diidealkan oleh
sistem among dengan otonomi semu yang dikendalikan oleh sistem
digital (Yuliani, 2021).

Fenomena ini juga menunjukkan adanya pergeseran
epistemologis dalam ranah pendidikan. Pengetahuan tidak lagi
dibangun secara dialogis antara pamong dan siswa, melainkan melalui
konsumsi data dan konten yang dipersonalisasi. Meskipun sistem
among masih relevan secara filosofis dalam mengembangkan
kemandirian belajar, penerapannya harus disesuaikan dengan realitas
digital. Sebagai contoh, figur pamong bisa dikonstruksikan ulang
dalam bentuk fasilitator digital atau mentor virtual yang tidak
memaksakan otoritas tunggal, namun mampu membimbing dalam
lanskap pengetahuan yang cair (Sasmita & Permana, 2022).

Kebijakan Merdeka Belajar yang dicanangkan oleh Kementerian
Pendidikan Indonesia dapat dilihat sebagai respons terhadap krisis
epistemik dan otoritas dalam pendidikan kontemporer. Merdeka
Belajar berupaya merehabilitasi semangat among dengan memberi
ruang bagi siswa dan guru untuk menentukan jalur belajar sesuai
konteks dan potensi masing-masing. Namun demikian, sebagaimana

218 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224



Membongkar Epistemologi Pendidikan Ki Hadjar Dewantara Dalam Konteks Postmodernisme

dikritik oleh banyak kalangan, inisiatif ini rentan direduksi menjadi
sekadar kebijakan teknokratis tanpa transformasi mendalam dalam
paradigma pendidikan (Ritonga et al., 2023). Dalam konteks ini,
penting untuk tidak hanya meniru sistem among dalam bentuknya
yang simbolik, tetapi menggali kembali spirit pembebasannya secara
substansial.

Lebih jauh, pluralitas pengetahuan yang diakui oleh pendekatan
postmodern dapat memperkuat sistem among dalam membangun
pendidikan yang tidak hegemonik. Artinya, pamong masa kini tidak
hanya mentransfer nilai-nilai budaya nasional yang tunggal, tetapi
menjadi fasilitator dialog antar wacana—termasuk wacana lokal,
global, bahkan digital. Konsekuensinya, dibutuhkan kerangka
epistemologis baru yang mampu menjembatani warisan pemikiran
KHD dengan kondisi dunia belajar yang didominasi oleh jejaring,
konten terbuka, dan disrupsi teknologi (Salim & Nugroho, 2020).
Dengan demikian, transformasi sistem among bukanlah nostalgia
terhadap masa lalu, tetapi upaya untuk merevitalisasi pendidikan
sebagai ruang pembebasan yang adaptif terhadap zaman.

Refleksi Kritis terhadap Keterbatasan Studi

Penelitian ini menyadari adanya keterbatasan inheren dalam
pendekatan filosofis yang menekankan pada analisis tekstual,
khususnya saat mengkaji pemikiran Ki Hadjar Dewantara (KHD)
dalam lanskap kontemporer pendidikan. Salah satu batasan utama
terletak pada potensi reduksi pemikiran KHD menjadi semata-mata
artefak ideologis atau simbol nasionalisme yang dikomodifikasi oleh
institusi pendidikan formal. Proses seleksi dan reproduksi konsep
KHD dalam dokumen kurikulum, pelatihan guru, dan wacana publik
sering kali mengabaikan kompleksitas gagasan asli beliau, terutama
yang berkaitan dengan spiritualitas budaya dan otonomi
pembelajaran. Dalam konteks ini, konsep sistem among yang egaliter
dan berbasis nilai kearifan lokal mengalami penyempitan makna
menjadi sekadar slogan administratif dalam manajemen sekolah
(Zuhdi, 2019). Hal ini mengisyaratkan bahwa tanpa pendekatan kritis
terhadap praktik-praktik representasi pemikiran KHD, terdapat risiko
bahwa  warisan intelektualnya  justru  kehilangan daya
transformasinya.

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224 219



Rizki Ramadan

Lebih jauh lagi, pendekatan genealogi dan dekonstruksi yang
digunakan dalam studi ini tidak sepenuhnya mampu mengungkap
implikasi sosiologis dari pemikiran KHD. Ketidakhadiran studi
lapangan atau data empiris membatasi kemungkinan untuk
memahami bagaimana ide-ide KHD diinternalisasi oleh guru, siswa,
dan institusi pendidikan di era pasca-kebenaran. Dalam konteks ini,
penting untuk mengakui bahwa pemahaman konseptual terhadap
teks tidak selalu sejalan dengan implementasi praksisnya, terutama
dalam ruang kelas yang terjebak antara kebijakan neoliberal dan
tuntutan digitalisasi pendidikan (Rahmawati & Siregar, 2023). Sebuah
pendekatan interdisipliner yang menggabungkan analisis wacana,
etnografi pendidikan, dan sosiologi pengetahuan akan memperkaya
horizon pemaknaan terhadap pertemuan antara gagasan KHD dan
epistemologi postmodern. Dalam hal ini, refleksi terhadap metodologi
menjadi esensial agar kajian filosofis tidak terjebak dalam reproduksi
narasi idealistik yang menjauh dari realitas empiris pendidikan saat
ini.

Disadari pula bahwa keterbatasan lain dari penelitian ini adalah
kemungkinan bias interpretatif dalam pembacaan teks KHD dan
postmodernisme. Setiap dekonstruksi membawa serta horizon
pemahaman tertentu yang dibentuk oleh latar ideologis dan
kebudayaan peneliti. Oleh sebab itu, diperlukan kerangka analisis
reflektif yang secara sadar membuka ruang kritik terhadap
interpretasi sendiri. Hal ini penting untuk menghindari pengultusan
tokoh nasional seperti KHD atau romantisisme terhadap pemikiran
pendidikan lokal sebagai bentuk resistensi simbolik terhadap
modernitas Barat (Syauky & Walidin, 2025). Dengan memperluas
pendekatan kritis ini, diharapkan kajian semacam ini tidak hanya
memperkuat posisi epistemologi lokal dalam percaturan wacana
global, tetapi juga menjadi bagian dari upaya desentralisasi
pengetahuan dalam sistem pendidikan nasional yang inklusif dan
pluralistik.

Kesimpulan

Pemikiran pendidikan Ki Hadjar Dewantara (KHD) tetap
relevan dalam menjawab krisis epistemologis yang mengemuka di era
postmodern. Epistemologi yang dibangunnya, berlandaskan pada

220 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224



Membongkar Epistemologi Pendidikan Ki Hadjar Dewantara Dalam Konteks Postmodernisme

asas humanisme kultural dan pembebasan, menjadi tawaran alternatif
terhadap dehumanisasi pendidikan yang cenderung teknokratis dan
transaksional. Trilogi pendidikan KHD ing ngarsa sung tuladha, ing
madya mangun karsa, tut wuri handayani mengandung dimensi etis dan
praksis yang mampu direvitalisasi sebagai paradigma pedagogi yang
berpihak pada kemerdekaan dan martabat manusia. Dalam konteks
ini, rekontekstualisasi gagasan KHD tidak hanya soal pelestarian nilai
lokal, tetapi juga sebuah strategi kritis untuk menyikapi fragmentasi
pengetahuan dan otoritas dalam dunia digital yang cair dan penuh
disrupsi.

Rekomendasi yang dapat ditarik dari kajian ini adalah perlunya
mengembangkan model pedagogi kritis berbasis lokal yang terbuka
terhadap kompleksitas budaya kontemporer, termasuk tantangan
pluralitas, relativitas makna, dan krisis identitas. Pedagogi semacam
ini tidak berhenti pada pelestarian warisan KHD secara normatif,
tetapi menempatkannya dalam dialektika baru antara tradisi dan
perubahan. Di sisi lain, reformulasi kurikulum harus diarahkan untuk
mengakomodasi relativitas pengetahuan tanpa kehilangan orientasi
pada akar budaya bangsa, agar pendidikan tidak terjebak dalam arus
global tanpa arah. Integrasi semacam ini menuntut keberanian
epistemik untuk berdialog secara kritis dengan paradigma global
sembari menjaga nalar keindonesiaan sebagai fondasi etik
pembelajaran.

Referensi

Arifin, Z. (2020). Dekolonisasi Pengetahuan dan Pendidikan Kritis di
Indonesia: Sebuah Tinjauan Filsafat Pendidikan. Jurnal Pendidikan
dan Kebudayaan, 10(2), 112-128.
https://doi.org/10.21831/jpk.v10i2.36512

Hidayat, M. (2021). Reinterpretasi Konsep Pendidikan Ki Hadjar
Dewantara dalam Perspektif Kritis. Jurnal Filsafat Pendidikan
Islam, 5(2), 135-148. https://doi.org/10.24042 / fpi.v5i2.2749

Kurniasari, M. (2021). Menggagas Pendidikan Multikultural Berbasis
Lokalitas: Kritik Postmodern terhadap Wacana Kurikulum Nasional.

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224 221


https://doi.org/10.21831/jpk.v10i2.36512
https://doi.org/10.24042/fpi.v5i2.2749

Rizki Ramadan

Jurnal Pendidikan Multikultural, 9(1), 45-60.
https:/ /doi.org/10.23917/ipm.v9i1.41698

Munir, A. (2021). Pendidikan sebagai Pembebasan: Kajian Filosofis
atas Konsep Pamong dalam Pemikiran Ki Hadjar Dewantara.
Jurnal  Pendidikan  dan  Kebudayaan,  23(3), 291-304.
https://doi.org/10.24832 /jpnk.v23i3.1345

Nugraha, F. (2020). Humanisme Ki Hadjar Dewantara dalam
Perspektif Kritik Postmodern. Jurnal Pemikiran Pendidikan,
10(1), 55-66. https:/ /doi.org/10.20527 /jpp.v10i1.8890

Nurhadi, M. (2023). Kritik atas Narasi Heroik Pendidikan Ki Hadjar
Dewantara dalam Kurikulum Merdeka. Jurnal Filsafat Indonesia,
12(3), 221-237. https:/ /doi.org/10.21580/jfi.2023.12.3.10945

Rahmawati, D., & Siregar, R. (2023). Dekolonisasi Kurikulum dan
Reaktualisasi Pendidikan Kritis di Indonesia. Jurnal Filsafat
Pendidikan, 21(2), 88-104.
https://doi.org/10.21009/]JFP.2023.21.2.6

Rasidi, I. (2020). Dekonstruksi Pemikiran Pendidikan Nasional: Dari
Kodrat Alam Menuju Konstruksionisme Sosial. Tafkir:

Interdisciplinary Journal of Islamic Education, 11(1), 19-30.
https://doi.org/10.21093 /j.v11i1.1660

Ritonga, M., Ramadhan, F., & Handayani, E. (2023). Kebijakan
Merdeka Belajar dan Transformasi Kurikulum: Kritik terhadap
Implementasi dan Relevansi Filosofis. Jurnal Ilmu Pendidikan
dan Kebudayaan, 10(1), 12-24.
https://doi.org/10.24832 /jipk.v10i1.3214

Rohman, M. F. (2022). Fragmentasi Pengetahuan dan Tantangan
Pendidikan Humanis di Era Postmodern. Jurnal Pendidikan
Islam, 8(1),101-117. https:/ /doi.org/10.21580/jpi.2022.8.1.9056

Salim, H., & Nugroho, B. (2020). Re-thinking Educational Authority in
the Age of Disruption: Local Wisdom and Postmodernism in

222 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224


https://doi.org/10.23917/jpm.v9i1.41698
https://doi.org/10.24832/jpnk.v23i3.1345
https://doi.org/10.20527/jpp.v10i1.8890
https://doi.org/10.21580/jfi.2023.12.3.10945
https://doi.org/10.21009/JFP.2023.21.2.6
https://doi.org/10.21093/tj.v11i1.1660
https://doi.org/10.24832/jipk.v10i1.3214
https://doi.org/10.21580/jpi.2022.8.1.9056

Membongkar Epistemologi Pendidikan Ki Hadjar Dewantara Dalam Konteks Postmodernisme

Indonesian Context. International Journal of Educational Research
Review, 5(4), 457-468. https:/ /doi.org/10.24331 /ijere.765450

Sasmita, E., & Permana, R. (2022). Digital Pedagogy and Cultural
Adaptation: Reconstructing the Role of Teachers in Online
Learning. Jurnal Pendidikan Islam Digital, 4(2), 90-102.
https://doi.org/10.23971 /jpid.v4i2.2389

Setiawan, D. (2023). Relevansi Pemikiran Ki Hadjar Dewantara dalam
Pendidikan Multikultural Kontemporer. Dialogia: Jurnal Studi
Islam dan Sosial, 21(2), 221-234.
https://doi.org/10.21043 /dialogia.v21i2.14899

Syahrul, 1., & Latif, H. (2022). Dekonstruksi Epistemologi Pendidikan:
Membaca Sistem Among dalam Perspektif Poststrukturalisme.
Jurnal Pemikiran Pendidikan, 18(1), 67-81.
https://doi.org/10.24042 /jpp.v18i1.99327

Syam, H. (2023). Kurikulum Merdeka dan Kritik terhadap Metanarasi
Pendidikan Modern: Perspektif Postmodernisme. Jurnal
Kurikulum dan Pembelajaran, 14(1), 75-89.
https://doi.org/10.32502 /jkp.v14i1.9207

Syauky, A., & Walidin, W. (2025). Relevansi Pemikiran Pendidikan
Imam Ar-Rafi'ie dalam Konteks Pembelajaran Modern. AN-
NUR: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1(1), 1-19.

Wulandari, I., & Hartono, R. (2022). Kritis terhadap Narasi Pendidikan
Nasional: Antara Romantisme Lokal dan Tantangan Global.
Jurnal  Pendidikan  dan  Kebudayaan,  27(3), 211-225.
https:/ /doi.org/10.21831 /ipk.v27i3.2022

Yuliana, D. (2024). Epistemologi Pendidikan di Era Disrupsi: Membaca
Ulang Ki Hadjar Dewantara. Tadris: Jurnal Pendidikan Islam,
19(1), 45-60. https:/ /doi.org/10.19105/ tjpi.v19i1.11349

Yuliani, R. (2021). Otoritas Algoritmik dan Krisis Pembelajaran
Otonom: Tantangan Bagi Sistem Among di Era Digital. Jurnal

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224 223


https://doi.org/10.24331/ijere.765450
https://doi.org/10.23971/jpid.v4i2.2389
https://doi.org/10.21043/dialogia.v21i2.14899
https://doi.org/10.24042/jpp.v18i1.99327
https://doi.org/10.32502/jkp.v14i1.9207
https://doi.org/10.21831/jpk.v27i3.2022
https://doi.org/10.19105/tjpi.v19i1.11349

Rizki Ramadan

Filsafat dan Pendidikan, 8(3), 150-168.
https://doi.org/10.22219/jfp.v8i3.2257

Zuhdi, M. (2019). Pendidikan dan Konstruksi Budaya dalam
Pemikiran Ki Hadjar Dewantara. TARBIYA: Journal of Education
in Muslim Society, 6(1), 45-61.
https://doi.org/10.15408/ tjems.v6il.11422

224 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 211-224


https://doi.org/10.22219/jfp.v8i3.2257
https://doi.org/10.15408/tjems.v6i1.11422

