Author correspondence email: mardhatillah0108@gmail.com

Available online at: https:/ /journal.an-nur.org/index.php/annur/index
Copyright (c) 2025 by Mardhatillah Mardhatillah

AN-NUR

Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396
E-ISSN: 3110-1496, P-ISSN: 3110-5599
DOI: 10.65802/ an-nur.v1i2.63

Pendidikan Agama Islam di Era Kompleksitas Moral:
Pendekatan Maqasid Syariah dan Psikologi Remaja

Mardhatillah
Sekolah Tinggi Ilmu Syariah Ummul Ayman Pidie Jaya, Indonesia
email: mardhatillah0108@g¢mail.com

Article history: Received: 03 Agustus 2025; Revised:08 Agustus2025;
Accepted: 15 Agustus 2025; Published: 17 Agustus 2025

Abstract

This article explores the urgency of reforming the approach to Islamic
Religious Education (PAI) in the face of contemporary moral complexities
among youth, including pornography, bullying, relational violence, and
identity crises. The normative approach in the PAI curriculum and textbooks
is found to be increasingly irrelevant to students' psychosocial needs. Using a
qualitative case study at SMPN 9 Banda Aceh, the study reveals that most
students desire a more realistic and contextual religious education. The article
proposes integrating Maqasid Syariah particularly hifz al-aql, hifz al-nafs, and
hifz al-din with developmental psychology theories (Kohlberg and Erikson),
while emphasizing project-based pedagogy, moral reflection, and collaborative
engagement between schools, families, and communities. The study
recommends developing PAI modules that are practical, adaptive, and
responsive to the moral dynamics of modern adolescents.

Keywords
Islamic Religious Education, Magasid Syariah, Adolescent
Psychology, Contemporary Morality



mailto:mardhatillah0108@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index
mailto:mardhatillah0108@gmail.com

Mardhatillah

Abstrak
Artikel ini membahas urgensi pembaruan pendekatan
Pendidikan Agama Islam (PAI) di tengah kompleksitas moral
remaja masa kini, seperti pornografi, perundungan, kekerasan
relasional, dan krisis identitas. Pendekatan normatif dalam
kurikulum dan buku teks PAI dinilai tidak lagi relevan dengan
kebutuhan  psikososial siswa. Dengan menggunakan
pendekatan kualitatif studi kasus di SMPN 9 Banda Aceh,
penelitian ini menemukan bahwa mayoritas siswa
menginginkan pembelajaran agama yang realistis dan
kontekstual. Artikel ini mengusulkan integrasi antara Maqasid
Syariah khususnya hifz al-aql, hifz al-nafs, dan hifz al-din dengan
teori psikologi perkembangan remaja (Kohlberg dan Erikson),
serta menekankan pentingnya pendekatan pedagogis berbasis
proyek, refleksi moral, dan kolaborasi antara sekolah, keluarga,
dan masyarakat. Rekomendasi akhir mencakup pengembangan
modul PAI yang aplikatif, adaptif, dan responsif terhadap
dinamika moral remaja kontemporer.

Kata Kunci
Pendidikan Agama Islam, Magqasid Syariah, Psikologi Remaja,
Moralitas Kontemporer

Pendahuluan

Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan fondasi penting
dalam pembentukan karakter dan spiritualitas peserta didik. Namun,
dalam era kontemporer yang ditandai oleh kompleksitas moral dan
krisis identitas, pendekatan PAI konvensional tampak mengalami
ketertinggalan. Tantangan yang dihadapi remaja masa kini tidak
hanya bersifat teologis, tetapi juga sangat erat dengan persoalan
psikososial, seperti kecanduan pornografi, perundungan digital,
kekerasan relasional, hingga kebingungan dalam membangun jati diri.
Dalam konteks ini, urgensi pembaruan pendekatan PAI menjadi
sangat mendesak, agar ia tidak hanya menyampaikan dogma
normatif, tetapi juga mampu berinteraksi secara relevan dengan
realitas psikologis dan sosial peserta didik (Ramli, 2020).

Masalah ketimpangan antara isi materi PAI dengan kondisi
nyata kehidupan remaja menjadi titik krusial. Buku ajar sering kali

384 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396



Pendidikan Agama Islam di Era Kompleksitas Moral: Pendekatan Magasid Syariah dan Psikologi Remaja

lebih berfokus pada aspek ritualistik dan doktrinal, sementara
persoalan etika praktis remaja tidak terakomodasi secara kontekstual.
Ketika remaja mengalami kekerasan verbal atau seksual, misalnya,
sering kali PAI tidak menyediakan ruang dialog atau solusi psikologis
yang memadai. Ketidakhadiran PAI dalam ruang pengalaman konkret
ini menciptakan jarak antara norma agama dan kenyataan hidup, yang
pada gilirannya menyebabkan agama tidak lagi dirasakan relevan oleh
sebagian remaja dalam menyelesaikan problem sehari-hari mereka
(Aziz & Hidayat, 2021).

Pendekatan Maqasid Syariah dapat menawarkan jalan keluar
dari kebuntuan tersebut. Dalam kerangka ini, tujuan utama syariat
adalah untuk menjaga lima hal pokok: agama, jiwa, akal, keturunan,
dan harta. Dengan menjadikan maqasid sebagai landasan pedagogis,
PAI dapat didesain wulang agar mampu melindungi dan
mengembangkan aspek-aspek fundamental kehidupan remaja.
Misalnya, dalam konteks maraknya konsumsi konten pornografi, PAI
tidak cukup hanya menyatakan bahwa hal tersebut haram, melainkan
harus memberikan pemahaman yang mendalam tentang menjaga akal
dan kehormatan diri sebagai maqasid yang dilanggar oleh perilaku
tersebut (Syahputra, 2019).

Pemahaman terhadap maqgasid juga memungkinkan guru untuk
bersikap lebih empatik dalam menangani kasus-kasus moral yang
dialami siswa. Ketika seorang siswa mengalami krisis identitas
seksual, misalnya, guru tidak serta-merta menghakimi, tetapi
berusaha memahami kondisi kejiwaan siswa tersebut. Pendekatan ini
memosisikan agama bukan sebagai alat penghakiman, melainkan
sebagai rahmat yang membimbing pada perbaikan. Maqasid Syariah,
dalam hal ini, bertemu secara konstruktif dengan pendekatan
psikologi perkembangan, yang menekankan pentingnya memahami
fase-fase emosional dan kognitif remaja dalam proses pembentukan
nilai (Nurhidayah & Syarifuddin, 2023).

Integrasi antara PAI dan psikologi remaja menjadi kunci dalam
membumikan nilai-nilai keislaman dalam konteks yang lebih relevan.
Psikologi perkembangan menjelaskan bahwa remaja mengalami fase
eksplorasi identitas yang penuh gejolak, termasuk dalam hal
spiritualitas, emosi, dan relasi sosial. Pada tahap ini, mereka rentan
terhadap krisis makna, tekanan sebaya, serta dorongan instingtif. Jika

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396 385



Mardhatillah

PAI hanya menyajikan larangan dan perintah tanpa menjelaskan
makna eksistensial dan emosional di baliknya, maka ia akan
kehilangan daya gugah dan daya ubah (Rahmawati & Yusnidar, 2021).

Lebih dari itu, guru PAI perlu diperlengkapi dengan
kemampuan membaca konteks sosial dan psikologis siswa. Ini berarti,
pembaruan pendekatan PAI tidak cukup hanya pada kurikulum atau
buku ajar, tetapi juga pada kapasitas profesional pendidiknya. Guru
harus mampu menjadi murabbi yang tidak hanya menyampaikan
ilmu, tetapi juga menjadi pendamping spiritual dan emosional bagi
peserta didik. Dalam konteks magqasid, peran ini sangat penting
karena menyentuh aspek penjagaan jiwa dan akal sebagai dimensi
utama keberagamaan remaja (Fauzi & Munir, 2020).

Dalam menghadapi fenomena perundungan dan kekerasan
relasional, misalnya, pendekatan PAI berbasis maqasid dan psikologi
dapat menawarkan kurikulum yang mendorong empati, keterbukaan,
dan resolusi konflik. Nilai-nilai Islam seperti ukhuwah, kasih sayang,
dan keadilan dapat dipraktikkan melalui kegiatan pembelajaran yang
interaktif dan reflektif, seperti studi kasus, diskusi moral, dan proyek
sosial berbasis komunitas. Dengan cara ini, PAI tidak hanya
mengajarkan apa yang benar, tetapi juga membina kemampuan afektif
siswa untuk melakukan yang benar dalam situasi kompleks (Nasution
& Nurhayati, 2018).

Adopsi pendekatan ini juga menuntut evaluasi ulang terhadap
indikator keberhasilan PAI. Jika selama ini keberhasilan diukur dari
kemampuan menghafal ayat atau menjawab soal pilihan ganda, maka
kini perlu dikembangkan asesmen yang mengukur transformasi sikap,
empati, kemampuan refleksi moral, dan keterlibatan sosial siswa.
Model evaluasi seperti ini tidak hanya lebih sesuai dengan maqasid,
tetapi juga lebih akurat dalam menilai dampak nyata PAI terhadap
kehidupan peserta didik (Maulana & Siregar, 2022).

Pembaruan pendekatan PAI dengan mengintegrasikan Maqasid
Syariah dan psikologi remaja juga memiliki implikasi strategis bagi
kebijakan pendidikan nasional. Pemerintah perlu mendukung
pelatihan guru yang berorientasi pada pendekatan holistik, serta
menyediakan materi ajar yang kontekstual, interdisipliner, dan
responsif terhadap isu-isu aktual remaja. Dalam jangka panjang, hal
ini akan membantu membangun generasi Muslim yang tidak hanya

386 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396



Pendidikan Agama Islam di Era Kompleksitas Moral: Pendekatan Magasid Syariah dan Psikologi Remaja

taat secara formal, tetapi juga matang secara moral, emosional, dan
sosial (Latif & Kurniawan, 2020).

Dengan pendekatan semacam ini, PAI dapat bertransformasi
dari sekadar instrumen normatif menjadi kekuatan transformatif. Ia
tidak hanya membentuk individu yang taat secara ritual, tetapi juga
bertanggung jawab secara sosial dan emosional. Dalam dunia yang
semakin kompleks dan cair secara moral, inilah peran baru PAI yang
harus diperjuangkan: menjadi jalan tengah antara nilai-nilai ilahiah
dan tantangan kemanusiaan. Pendidikan Agama Islam tidak bisa lagi
bersandar pada pendekatan tekstual semata, melainkan harus menjadi
medan interaksi antara wahyu dan realitas, antara maqgasid dan
psikologi, antara Tuhan dan manusia.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
desain studi kasus untuk menggali secara mendalam ketimpangan
antara materi Pendidikan Agama Islam (PAI) dan realitas psikososial
siswa di SMPN 9 Banda Aceh. Fokus penelitian ini adalah mengkaji
relevansi pendekatan PAI terhadap kompleksitas moral remaja masa
kini dengan merujuk pada kerangka Maqasid Syariah dan psikologi
perkembangan. Sumber data utama mencakup dokumen kurikulum
PAI 2013, buku teks yang digunakan dalam proses pembelajaran, serta
hasil wawancara dengan guru PAI dan ahli pendidikan Islam.
Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur guna memperoleh
pemahaman kontekstual dan perspektif pedagogis yang lebih luas.

Teknik analisis yang digunakan adalah analisis tematik, yang
memungkinkan peneliti mengidentifikasi pola-pola makna dari data
kualitatif yang dikumpulkan. Setiap tema yang muncul dianalisis
berdasarkan integrasi antara teori Magqasid Syariah, dinamika
psikologi remaja, dan implementasi pembelajaran PAI di sekolah.
Untuk menjamin validitas data, peneliti menggunakan teknik
triangulasi sumber dan metode, yaitu dengan membandingkan data
dari dokumen, observasi, dan wawancara. Proses analisis dilakukan
secara iteratif guna memastikan bahwa temuan penelitian
mencerminkan realitas empiris yang terjadi di lapangan secara holistik
dan akurat.

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396 ~ 387



Mardhatillah

Hasil

Hasil penelitian menunjukkan bahwa konten Pendidikan
Agama Islam (PAI) dalam kurikulum 2013 dan buku teks yang
digunakan di SMPN 9 Banda Aceh masih kurang mengakomodasi isu-
isu moral kontemporer yang relevan dengan kehidupan remaja. Tema-
tema seperti perundungan, pornografi digital, kekerasan relasional,
dan krisis identitas tidak banyak mendapat perhatian dalam materi
ajar maupun aktivitas pembelajaran. Dominasi pendekatan normatif
dan tekstual membuat PAI cenderung berjarak dari pengalaman nyata
siswa. Akibatnya, banyak siswa merasa bahwa pelajaran agama tidak
menjawab tantangan moral yang mereka hadapi dalam kehidupan
sehari-hari.

Wawancara dengan guru PAI mengungkapkan bahwa mereka
mengalami kesulitan dalam membahas topik-topik sensitif tersebut
karena tidak tersedia acuan pedagogis yang jelas dari kurikulum
maupun pelatihan profesi. Sebagian besar guru menyatakan khawatir
dianggap melanggar norma atau menciptakan kontroversi bila
membahas isu seperti pornografi secara terbuka di kelas. Sementara
itu, dari hasil angket yang disebarkan, 80% siswa menyatakan
keinginan agar topik-topik moral dibahas secara terbuka, realistis, dan
sesuai dengan situasi aktual mereka. Temuan ini menegaskan adanya
kesenjangan antara pendekatan pendidikan agama yang diajarkan dan
kebutuhan moral-psikososial siswa di era digital.

Pembahasan
Magqasid Syariah dan Psikologi Perkembangan

Kerangka Magqasid Syariah memberikan fondasi etis dan
pedagogis yang kuat dalam merancang ulang pendekatan Pendidikan
Agama Islam (PAI) untuk menjawab kompleksitas moral remaja.
Dalam konteks pendidikan, tiga dari lima tujuan pokok Magqasid
Syariah yakni hifz al-aql (menjaga akal), hifz al-nafs (menjaga jiwa), dan
hifz al-din (menjaga agama) memiliki relevansi langsung terhadap
persoalan pembentukan karakter dan spiritualitas remaja. Hifz al-aql
menekankan pentingnya pendidikan yang tidak hanya menyalurkan
informasi, tetapi juga menumbuhkan kemampuan berpikir kritis dan
kesadaran moral. Sementara itu, hifz al-nafs menyoroti pentingnya
perlindungan terhadap kesehatan mental dan keselamatan psikologis

388 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396



Pendidikan Agama Islam di Era Kompleksitas Moral: Pendekatan Magasid Syariah dan Psikologi Remaja

remaja yang kini terancam oleh maraknya kekerasan digital dan
tekanan sosial. Sedangkan hifz al-din mengarahkan pada pembinaan
religiositas yang bersifat internal dan kontekstual, bukan sekadar
formalistik (Rahman, 2020).

Ketika prinsip-prinsip maqasid ini dipadukan dengan teori
psikologi perkembangan, maka pendekatan pendidikan agama dapat
disesuaikan dengan kebutuhan aktual dan tahap pertumbuhan
remaja. Dalam pandangan Lawrence Kohlberg, perkembangan moral
manusia berlangsung dalam tahapan, mulai dari orientasi kepatuhan
hingga pemahaman prinsip etika universal. Pada usia remaja,
mayoritas individu berada dalam tahap konvensional, di mana
penilaian moral sangat dipengaruhi oleh norma sosial dan keinginan
untuk diterima oleh lingkungan. Namun, mereka juga mulai
menunjukkan kemampuan untuk mempertanyakan otoritas dan
membentuk nilai-nilai sendiri. Oleh karena itu, pendekatan PAI perlu
lebih dialogis dan reflektif agar dapat merangsang perkembangan
moral tingkat lanjut (Wahyuni, 2019).

Di sisi lain, Erik Erikson menggambarkan masa remaja sebagai
fase pencarian identitas versus kebingungan peran. Dalam fase ini,
individu berusaha merumuskan siapa dirinya di tengah tekanan
lingkungan dan ekspektasi sosial. Ketika pendekatan PAI tidak
mampu menjawab kebutuhan eksistensial ini, remaja cenderung
menjauh dari agama atau justru membangun identitas religius yang
kaku dan intoleran. Dalam konteks ini, integrasi antara maqasid dan
teori perkembangan menjadi sangat penting untuk menjaga
keseimbangan antara tuntutan norma agama dan kebutuhan
psikologis remaja. Pendidikan agama tidak boleh menekan proses
perkembangan tersebut, melainkan mendampingi secara empatik dan
kontekstual (Nasution, 2021).

Implikasi dari integrasi ini adalah perlunya reorientasi
pedagogis yang bersifat responsif dan adaptif. PAI tidak cukup hanya
menyampaikan nilai baik dan buruk secara absolut, melainkan harus
melatih remaja untuk berpikir etis berdasarkan pertimbangan maqasid
dan kematangan moral. Guru PAI dituntut untuk memahami
dinamika perkembangan psikososial siswa ~agar mampu
menyampaikan materi dengan cara yang komunikatif dan suportif.
Dengan demikian, PAI menjadi ruang yang menghidupkan nilai-nilai

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396 389



Mardhatillah

Islam secara manusiawi dan progresif, bukan sekadar sebagai sarana
kontrol normatif (Syahrul & Amin, 2023).
Arah Implementasi Pedagogis Pendidikan Agama Islam

Dalam menghadapi kompleksitas moral remaja masa kini,
pendidikan agama tidak dapat lagi bertumpu pada metode tradisional
yang bersifat satu arah dan normatif. Sebaliknya, PAI perlu diarahkan
pada pendekatan pedagogis yang berbasis pada proyek, refleksi
moral, dan kontekstualisasi nilai. Salah satu bentuk transformasi
pedagogis yang relevan adalah penerapan kurikulum berbasis proyek
(project-based  learning) yang memungkinkan siswa untuk
mengintegrasikan nilai-nilai agama dalam tindakan nyata dan
reflektif. Melalui proyek sosial seperti kampanye anti-perundungan,
kegiatan literasi digital Islami, atau advokasi kesehatan mental
berbasis nilai-nilai Islam, siswa tidak hanya memahami konsep
teoretis agama, tetapi juga menerapkannya dalam kehidupan sosial
mereka secara aktif dan bermakna (Putri & Lestari, 2020).

Pembelajaran agama yang mengutamakan refleksi moral juga
menjadi kunci dalam menumbuhkan kesadaran etis remaja. Alih-alih
hanya menilai perilaku berdasarkan larangan dan perintah, siswa
diajak untuk mengevaluasi tindakan mereka berdasarkan prinsip-
prinsip Magasid Syariah seperti menjaga akal, jiwa, dan agama. Dalam
praktiknya, guru dapat menggunakan teknik pembelajaran berbasis
studi kasus, diskusi nilai, dan jurnal reflektif yang mendorong siswa
untuk memikirkan dampak moral dari keputusan mereka. Pendekatan
ini memberi ruang bagi perkembangan moral yang lebih dewasa,
karena siswa dilatih untuk mempertimbangkan alasan etis, bukan
sekadar mengikuti aturan (Irawan, 2021).

Selain strategi pembelajaran, metode yang digunakan juga harus
menekankan penguatan empati, akal sehat, dan tanggung jawab
sosial. Pembelajaran kolaboratif berbasis pengalaman, misalnya, dapat
membantu siswa memahami situasi sosial dari sudut pandang orang
lain dan membangun sensitivitas terhadap ketidakadilan atau
penderitaan di sekitar mereka. Penerapan dialog interaktif, role-
playing, dan simulasi sosial berbasis nilai Islami dapat menjadi media
efektif untuk mengasah empati dan kecerdasan sosial siswa. Metode-
metode ini secara simultan membentuk karakter remaja yang berpikir

390 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396



Pendidikan Agama Islam di Era Kompleksitas Moral: Pendekatan Magasid Syariah dan Psikologi Remaja

kritis namun tetap menjunjung kasih sayang, toleransi, dan tanggung
jawab dalam relasi sosial mereka (Hamzah & Mahfud, 2019).

Lebih lanjut, buku ajar PAI juga perlu direformasi agar lebih
kontekstual dan berbasis nilai. Buku-buku tersebut hendaknya
menyajikan narasi keislaman yang responsif terhadap isu-isu aktual
seperti digitalisasi budaya, relasi gender, kekerasan simbolik, dan
kesehatan mental remaja. Dalam pendekatan ini, konten keagamaan
tidak hanya mencakup ajaran ibadah, tetapi juga wawasan moral dan
sosial yang berakar pada nilai-nilai maqasid. Pembelajaran agama
menjadi jembatan antara teks suci dan realitas kehidupan siswa, bukan
sekadar media pengulangan dogma (Latifah, 2023).

Implikasi dari arah baru ini adalah perlunya perubahan
paradigma dalam pelatihan guru, penyusunan kurikulum, dan
penyediaan sarana ajar. Guru PAI harus dilatih untuk menjadi
fasilitator refleksi dan pembimbing perkembangan moral, bukan
sekadar penyampai informasi keagamaan. Dengan orientasi ini, PAI
berpotensi menjadi ruang edukatif yang mampu merespons dinamika
zaman sekaligus menjaga kemurnian nilai-nilai Islam yang rahmatan
lil “alamin.

Kemitraan Strategis untuk Pendidikan Moral Remaja

Dalam menghadapi tantangan moral remaja di era digital yang
penuh distraksi dan krisis nilai, Pendidikan Agama Islam (PAI) tidak
dapat berdiri sendiri sebagai satu-satunya instrumen pembentukan
karakter. Diperlukan sinergi yang erat antara sekolah, keluarga, dan
masyarakat dalam membentuk ekosistem edukatif yang koheren dan
berkelanjutan. Kolaborasi edukatif ini perlu diwujudkan dalam
bentuk program-program pendampingan moral yang terpadu dan
kontekstual, yang tidak hanya berorientasi pada pengajaran norma-
norma keagamaan, tetapi juga pada penguatan dimensi psikososial
remaja. Pendekatan ini sejalan dengan semangat maqasid syariah
dalam menjaga akal, jiwa, dan agama secara kolektif dan sistemik
(Syauky & Walidin, 2025).

Di lingkungan sekolah, peran guru PAI harus diperluas tidak
hanya sebagai penyampai materi ajar, tetapi juga sebagai fasilitator
pembangunan karakter dan penjaga iklim spiritual sekolah. Namun,
guru PAI tidak bisa bekerja sendiri. Diperlukan peran aktif tokoh
agama lokal dan konselor sekolah untuk menjembatani antara nilai-

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396 391



Mardhatillah

nilai keislaman dengan tantangan psikologis dan sosial yang dihadapi
siswa. Kegiatan seperti pembinaan keagamaan berbasis kelompok
kecil, forum diskusi tentang isu moral remaja, serta sesi konseling
spiritual menjadi bagian penting dari sinergi ini. Kolaborasi antara
guru, ulama lokal, dan konselor sekolah memperkaya perspektif siswa
dalam memahami agama sebagai panduan hidup yang manusiawi
dan membumi (Rahman & Hasan, 2020).

Peran keluarga sebagai madrasah pertama juga harus
dioptimalkan melalui program komunikasi dua arah antara sekolah
dan orang tua. Melalui forum seperti parenting islami, seminar
keluarga, dan pelatihan komunikasi empatik berbasis nilai, orang tua
dapat dibekali kemampuan untuk mendampingi anak dalam
menghadapi dilema moral sehari-hari. Penelitian menunjukkan
bahwa keterlibatan orang tua secara aktif dalam proses pembinaan
karakter anak secara signifikan meningkatkan efektivitas pendidikan
agama formal di sekolah (Yus & Mardhiah, 2024). Sinergi ini akan lebih
kuat jika ada sistem pelaporan dan refleksi berkala antara guru dan
wali murid terkait perkembangan perilaku serta tantangan moral yang
dihadapi anak.

Selain itu, dalam menghadapi isu-isu moral yang kompleks
seperti pornografi, kecanduan media, dan krisis identitas, sekolah juga
perlu menjalin kolaborasi dengan tenaga kesehatan dan psikolog.
Kehadiran ahli dari luar bidang pendidikan memberikan perspektif
ilmiah dan penanganan profesional terhadap kondisi yang tidak
sepenuhnya dapat dijangkau oleh pendekatan keagamaan. Program
seperti konseling psikologi Islami, pemeriksaan kesehatan mental
remaja, dan pelatihan pencegahan kekerasan berbasis gender di
sekolah menjadi bagian dari pendekatan holistik ini. Keterlibatan
lintas sektor ini memperkuat posisi PAI sebagai bagian dari ekosistem
perlindungan dan penguatan remaja, bukan hanya sebagai instrumen
dogmatis (Hanum & Tanjung, 2021).

Sinergi tiga pilar pendidikan ini sekolah, keluarga, dan
masyarakat merupakan prasyarat bagi transformasi pendidikan
agama yang berorientasi pada pembentukan kepribadian holistik.
Upaya kolaboratif ini harus didukung oleh kebijakan pendidikan yang
mendorong integrasi program lintas sektor dan pelatihan guru
berbasis kompetensi kolaboratif. Tanpa kolaborasi yang strategis dan

392 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396



Pendidikan Agama Islam di Era Kompleksitas Moral: Pendekatan Magasid Syariah dan Psikologi Remaja

sistematis, PAI akan terus berada dalam posisi marginal dan simbolik
di tengah krisis moral yang kian kompleks dan meluas (Azizah & Latif,
2019). Oleh karena itu, pendidikan agama perlu dibingkai ulang
sebagai tanggung jawab kolektif lintas aktor dan profesi demi
terciptanya generasi yang tidak hanya saleh secara ritual, tetapi juga
kuat secara moral dan sosial.

Kesimpulan

Temuan penelitian ini menegaskan bahwa Pendidikan Agama
Islam di era kompleksitas moral remaja membutuhkan pendekatan
baru yang mengintegrasikan nilai-nilai Magasid Syariah dan teori
psikologi perkembangan. Ketimpangan antara norma keagamaan
dalam buku ajar dengan realitas psikososial siswa menunjukkan
bahwa pendekatan normatif semata tidak lagi memadai. Dengan
menjadikan hifz al-aql, hifz al-nafs, dan hifz al-din sebagai fondasi
pedagogis, serta memadukannya dengan teori moralitas dan identitas
remaja, PAI dapat menjadi lebih relevan dan berdampak dalam
membimbing peserta didik menghadapi dilema moral kontemporer
secara konstruktif dan reflektif.

Berdasarkan temuan tersebut, direkomendasikan agar
pengembangan modul PAI diarahkan pada format yang lebih
aplikatif, adaptif, dan kontekstual. Modul tersebut sebaiknya memuat
kegiatan berbasis proyek, refleksi moral, serta narasi nilai Islam yang
dekat dengan pengalaman hidup remaja. Selain itu, keterlibatan lintas
profesi guru, konselor, psikolog, dan tokoh agama harus diperkuat
dalam ekosistem pendidikan karakter. Dengan demikian, PAI tidak
hanya menjadi sarana transmisi ajaran, tetapi juga ruang
pendampingan moral yang responsif terhadap dinamika
perkembangan dan kebutuhan nyata generasi muda.

Referensi

Aziz, M., & Hidayat, A. (2021). Pendidikan Agama Islam di Era Digital:
Relevansi dan Tantangan. Jurnal Pendidikan Islam, 7(2), 145-160.
https:/ /doi.org/10.21093 /ipi.v7i2.3954

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396 393


https://doi.org/10.21093/jpi.v7i2.3954

Mardhatillah

Azizah, L., & Latif, M. (2019). Penguatan Peran Orang Tua dalam
Pendidikan Karakter Anak di Era Digital. Jurnal Pendidikan
Karakter, 9(2), 130-144.
https://doi.org/10.21831 /ipk.v9i2.27634

Fauzi, M., & Munir, A. (2020). Konsep Murabbi dalam Pendidikan
Islam: Relevansi dalam Pembinaan Karakter Remaja. Jurnal
Pendidikan  Islam  dan  Kearifan  Lokal,  4(1), 33-48.
https://doi.org/10.32699/jpik.v4i1.1213

Hamzah, F., & Mahfud, C. (2019). Penguatan Pendidikan Karakter
melalui Model Pembelajaran Kolaboratif dalam Pendidikan
Agama Islam. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 16(2), 205-220.
https://doi.org/10.14421 /jpai.2019.162-03

Hanum, R. F., & Tanjung, M. (2021). Kolaborasi Guru dan Psikolog
dalam Pencegahan Kekerasan Relasional di Sekolah. Jurnal
Konseling Religi, 12(1), 55-68.
https://doi.org/10.21043 /jkr.v12i1.10043

Irawan, D. (2021). Refleksi Moral dalam Pendidikan Islam: Menjawab
Tantangan FEtika Generasi Digital. Tarbiyatuna: Jurnal
Pendidikan Islam, 14(1), 112-126.
https://doi.org/10.31764/ tarbiyatuna.v14i1.5109

Latif, M., & Kurniawan, D. (2020). Pendidikan Agama Islam
Kontekstual: Inovasi Kurikulum Responsif Sosial. Tadrib: Jurnal
Pendidikan Islam, 9(1), 55-69.
https:/ /doi.org/10.19109/ tadrib.v9i1.5678

Latifah, S. (2023). Redesign Buku Ajar PAI Berbasis Maqasid Syariah:
Studi Pengembangan Kurikulum. Jurnal Kurikulum dan
Pembelajaran Islam, 11(1), 67-81.
https://doi.org/10.21093 /jkpi.v11i1.10287

Maulana, I., & Siregar, R. (2022). Evaluasi Pendidikan Agama Islam
Berbasis Transformasi Moral. Jurnal Penelitian Pendidikan Islam,
10(2), 178-194. https:/ /doi.org/10.24235 /jppi.v10i2.8732

394 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396


https://doi.org/10.21831/jpk.v9i2.27634
https://doi.org/10.32699/jpik.v4i1.1213
https://doi.org/10.14421/jpai.2019.162-03
https://doi.org/10.21043/jkr.v12i1.10043
https://doi.org/10.31764/tarbiyatuna.v14i1.5109
https://doi.org/10.19109/tadrib.v9i1.5678
https://doi.org/10.21093/jkpi.v11i1.10287
https://doi.org/10.24235/jppi.v10i2.8732

Pendidikan Agama Islam di Era Kompleksitas Moral: Pendekatan Magasid Syariah dan Psikologi Remaja

Nasution, A., & Nurhayati, S. (2018). Pendidikan Karakter dan
Penguatan Moral dalam Kurikulum PAI  Tadris: Jurnal
Pendidikan Islam, 13(2), 214-229.
https://doi.org/10.19105/ tjpi.v13i2.2651

Nasution, T. (2021). Relevansi Teori Perkembangan Erikson dalam
Pendidikan Agama Islam Remaja. Jurnal Studi Psikologi Islam,
4(1), 55-70. https:/ /doi.org/10.24042 /spsi.v4i1.8752

Nurhidayah, N., & Syarifuddin, S. (2023). Maqgasid Syariah dalam
Pendidikan Islam: Tinjauan Integratif dengan Psikologi
Remaja. Jurnal Al-Tarbawi, 8(1), 25-39.
https:/ /doi.org/10.24042 / atjpi.v8il.12456

Putri, R., & Lestari, N. (2020). Pembelajaran Berbasis Proyek sebagai
Inovasi dalam Pendidikan Agama Islam di Era 4.0. Jurnal
Pendidikan Islam Indonesia, 5(2), 144-160.
https:/ /doi.org/10.32505/jpii.v5i2.3281

Rahman, A., & Hasan, M. (2020). Sinergi Tokoh Agama dan Sekolah
dalam Pembinaan Akhlak Remaja. Jurnal Pendidikan Agama
Islam Indonesia, 7(2), 180-195.
https:/ /doi.org/10.26740/jpaii.v7n2.p180-195

Rahman, F. (2020). Maqasid Syariah dan Etika Pendidikan Islam:
Telaah terhadap Hifz al-Aql dan Hifz al-Nafs. Jurnal Al-Fikrah:
Jurnal ~ Manajemen  Pendidikan  Islam,  8(2), 130-145.
https://doi.org/10.32489/alfikrah.v8i2.4217

Rahmawati, Y., & Yusnidar, N. (2021). Psikologi Remaja dalam
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Jurnal Psikologi Islam
dan Pendidikan, 3(1), 89-101.
https:/ /doi.org/10.32505/ipip.v3i1.3829

Ramli, M. (2020). Realitas Moral Remaja dan Tantangan Pendidikan
Agama Islam. Al-Banjari: Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Keislaman,
19(1), 109-123. https://doi.org/10.18592 /al-banjari.v19i1.3209

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396 395


https://doi.org/10.19105/tjpi.v13i2.2651
https://doi.org/10.24042/jspsi.v4i1.8752
https://doi.org/10.24042/atjpi.v8i1.12456
https://doi.org/10.32505/jpii.v5i2.3281
https://doi.org/10.26740/jpaii.v7n2.p180-195
https://doi.org/10.32489/alfikrah.v8i2.4217
https://doi.org/10.32505/jpip.v3i1.3829
https://doi.org/10.18592/al-banjari.v19i1.3209

Mardhatillah

Syahputra, A. (2019). Magqasid Syariah dan Problematika Moral
Generasi Muda. Jurnal Hukum Islam dan Sosial, 7(1), 61-77.
https:/ /doi.org/10.21043 /jhis.v7il1.5467

Syahrul, M., & Amin, H. (2023). Integrasi Maqasid Syariah dan
Psikologi Pendidikan dalam Kurikulum PAI Jurnal Tarbiyah
dan Ilmu Pendidikan Islam, 11(1), 88-102.
https:/ /doi.org/10.22219/itipi.v11i1.9745

Syauky, A., & Walidin, W. (2025). Relevansi Pemikiran Pendidikan
Imam Ar-Rafi'ie dalam Konteks Pembelajaran Modern. AN-
NUR: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1(1), 1-19.

Wahyuni, S. (2019). Pendekatan Moral dalam Pendidikan Agama
Islam: Perspektif Teori Kohlberg. Jurnal Pendidikan Islam
Indonesia, 4(2), 97-112. https:/ /doi.org/10.32764 /jpii.v4i2.3128

Yus, S., & Mardhiah, A. (2024). Efektivitas Pelaksanaan Shalat Subuh
pada Mahasiswa PAI UIN Ar-Raniry Leting 2022. Hikmah:
Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, 1(4), 80-91.

396 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396


https://doi.org/10.21043/jhis.v7i1.5467
https://doi.org/10.22219/jtipi.v11i1.9745
https://doi.org/10.32764/jpii.v4i2.3128

