
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396 
E-ISSN: 3110-1496, P-ISSN: 3110-5599    

DOI: 10.65802/an-nur.v1i2.63 
 

Author correspondence email: mardhatillah0108@gmail.com 
Available online at: https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index 
Copyright (c) 2025 by Mardhatillah Mardhatillah 
 

 
 

 

Pendidikan Agama Islam di Era Kompleksitas Moral: 
Pendekatan Maqasid Syariah dan Psikologi Remaja 

 
Mardhatillah 

Sekolah Tinggi Ilmu Syariah Ummul Ayman Pidie Jaya, Indonesia 
email: mardhatillah0108@gmail.com 

 
 

 Article history: Received: 03 Agustus 2025; Revised:08 Agustus2025;  
Accepted: 15 Agustus 2025; Published: 17 Agustus 2025 

 
Abstract 

This article explores the urgency of reforming the approach to Islamic 
Religious Education (PAI) in the face of contemporary moral complexities 
among youth, including pornography, bullying, relational violence, and 
identity crises. The normative approach in the PAI curriculum and textbooks 
is found to be increasingly irrelevant to students' psychosocial needs. Using a 
qualitative case study at SMPN 9 Banda Aceh, the study reveals that most 
students desire a more realistic and contextual religious education. The article 
proposes integrating Maqasid Syariah particularly hifz al-aql, hifz al-nafs, and 
hifz al-din with developmental psychology theories (Kohlberg and Erikson), 
while emphasizing project-based pedagogy, moral reflection, and collaborative 
engagement between schools, families, and communities. The study 
recommends developing PAI modules that are practical, adaptive, and 
responsive to the moral dynamics of modern adolescents. 
 
 

Keywords 
Islamic Religious Education, Maqasid Syariah, Adolescent 

Psychology, Contemporary Morality  

 

  

mailto:mardhatillah0108@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index
mailto:mardhatillah0108@gmail.com


Mardhatillah 
 

 
384 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396  

 

Abstrak 
Artikel ini membahas urgensi pembaruan pendekatan 
Pendidikan Agama Islam (PAI) di tengah kompleksitas moral 
remaja masa kini, seperti pornografi, perundungan, kekerasan 
relasional, dan krisis identitas. Pendekatan normatif dalam 
kurikulum dan buku teks PAI dinilai tidak lagi relevan dengan 
kebutuhan psikososial siswa. Dengan menggunakan 
pendekatan kualitatif studi kasus di SMPN 9 Banda Aceh, 
penelitian ini menemukan bahwa mayoritas siswa 
menginginkan pembelajaran agama yang realistis dan 
kontekstual. Artikel ini mengusulkan integrasi antara Maqasid 
Syariah khususnya hifz al-aql, hifz al-nafs, dan hifz al-din dengan 
teori psikologi perkembangan remaja (Kohlberg dan Erikson), 
serta menekankan pentingnya pendekatan pedagogis berbasis 
proyek, refleksi moral, dan kolaborasi antara sekolah, keluarga, 
dan masyarakat. Rekomendasi akhir mencakup pengembangan 
modul PAI yang aplikatif, adaptif, dan responsif terhadap 
dinamika moral remaja kontemporer. 
 

Kata Kunci 
Pendidikan Agama Islam, Maqasid Syariah, Psikologi Remaja, 

Moralitas Kontemporer 

 
 
Pendahuluan 

Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan fondasi penting 
dalam pembentukan karakter dan spiritualitas peserta didik. Namun, 
dalam era kontemporer yang ditandai oleh kompleksitas moral dan 
krisis identitas, pendekatan PAI konvensional tampak mengalami 
ketertinggalan. Tantangan yang dihadapi remaja masa kini tidak 
hanya bersifat teologis, tetapi juga sangat erat dengan persoalan 
psikososial, seperti kecanduan pornografi, perundungan digital, 
kekerasan relasional, hingga kebingungan dalam membangun jati diri. 
Dalam konteks ini, urgensi pembaruan pendekatan PAI menjadi 
sangat mendesak, agar ia tidak hanya menyampaikan dogma 
normatif, tetapi juga mampu berinteraksi secara relevan dengan 
realitas psikologis dan sosial peserta didik (Ramli, 2020). 

Masalah ketimpangan antara isi materi PAI dengan kondisi 
nyata kehidupan remaja menjadi titik krusial. Buku ajar sering kali 



Pendidikan Agama Islam di Era Kompleksitas Moral: Pendekatan Maqasid Syariah dan Psikologi Remaja 
 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396     385 

 

lebih berfokus pada aspek ritualistik dan doktrinal, sementara 
persoalan etika praktis remaja tidak terakomodasi secara kontekstual. 
Ketika remaja mengalami kekerasan verbal atau seksual, misalnya, 
sering kali PAI tidak menyediakan ruang dialog atau solusi psikologis 
yang memadai. Ketidakhadiran PAI dalam ruang pengalaman konkret 
ini menciptakan jarak antara norma agama dan kenyataan hidup, yang 
pada gilirannya menyebabkan agama tidak lagi dirasakan relevan oleh 
sebagian remaja dalam menyelesaikan problem sehari-hari mereka 
(Aziz & Hidayat, 2021). 

Pendekatan Maqasid Syariah dapat menawarkan jalan keluar 
dari kebuntuan tersebut. Dalam kerangka ini, tujuan utama syariat 
adalah untuk menjaga lima hal pokok: agama, jiwa, akal, keturunan, 
dan harta. Dengan menjadikan maqasid sebagai landasan pedagogis, 
PAI dapat didesain ulang agar mampu melindungi dan 
mengembangkan aspek-aspek fundamental kehidupan remaja. 
Misalnya, dalam konteks maraknya konsumsi konten pornografi, PAI 
tidak cukup hanya menyatakan bahwa hal tersebut haram, melainkan 
harus memberikan pemahaman yang mendalam tentang menjaga akal 
dan kehormatan diri sebagai maqasid yang dilanggar oleh perilaku 
tersebut (Syahputra, 2019). 

Pemahaman terhadap maqasid juga memungkinkan guru untuk 
bersikap lebih empatik dalam menangani kasus-kasus moral yang 
dialami siswa. Ketika seorang siswa mengalami krisis identitas 
seksual, misalnya, guru tidak serta-merta menghakimi, tetapi 
berusaha memahami kondisi kejiwaan siswa tersebut. Pendekatan ini 
memosisikan agama bukan sebagai alat penghakiman, melainkan 
sebagai rahmat yang membimbing pada perbaikan. Maqasid Syariah, 
dalam hal ini, bertemu secara konstruktif dengan pendekatan 
psikologi perkembangan, yang menekankan pentingnya memahami 
fase-fase emosional dan kognitif remaja dalam proses pembentukan 
nilai (Nurhidayah & Syarifuddin, 2023). 

Integrasi antara PAI dan psikologi remaja menjadi kunci dalam 
membumikan nilai-nilai keislaman dalam konteks yang lebih relevan. 
Psikologi perkembangan menjelaskan bahwa remaja mengalami fase 
eksplorasi identitas yang penuh gejolak, termasuk dalam hal 
spiritualitas, emosi, dan relasi sosial. Pada tahap ini, mereka rentan 
terhadap krisis makna, tekanan sebaya, serta dorongan instingtif. Jika 



Mardhatillah 
 

 
386 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396  

 

PAI hanya menyajikan larangan dan perintah tanpa menjelaskan 
makna eksistensial dan emosional di baliknya, maka ia akan 
kehilangan daya gugah dan daya ubah (Rahmawati & Yusnidar, 2021). 

Lebih dari itu, guru PAI perlu diperlengkapi dengan 
kemampuan membaca konteks sosial dan psikologis siswa. Ini berarti, 
pembaruan pendekatan PAI tidak cukup hanya pada kurikulum atau 
buku ajar, tetapi juga pada kapasitas profesional pendidiknya. Guru 
harus mampu menjadi murabbi yang tidak hanya menyampaikan 
ilmu, tetapi juga menjadi pendamping spiritual dan emosional bagi 
peserta didik. Dalam konteks maqasid, peran ini sangat penting 
karena menyentuh aspek penjagaan jiwa dan akal sebagai dimensi 
utama keberagamaan remaja (Fauzi & Munir, 2020). 

Dalam menghadapi fenomena perundungan dan kekerasan 
relasional, misalnya, pendekatan PAI berbasis maqasid dan psikologi 
dapat menawarkan kurikulum yang mendorong empati, keterbukaan, 
dan resolusi konflik. Nilai-nilai Islam seperti ukhuwah, kasih sayang, 
dan keadilan dapat dipraktikkan melalui kegiatan pembelajaran yang 
interaktif dan reflektif, seperti studi kasus, diskusi moral, dan proyek 
sosial berbasis komunitas. Dengan cara ini, PAI tidak hanya 
mengajarkan apa yang benar, tetapi juga membina kemampuan afektif 
siswa untuk melakukan yang benar dalam situasi kompleks (Nasution 
& Nurhayati, 2018). 

Adopsi pendekatan ini juga menuntut evaluasi ulang terhadap 
indikator keberhasilan PAI. Jika selama ini keberhasilan diukur dari 
kemampuan menghafal ayat atau menjawab soal pilihan ganda, maka 
kini perlu dikembangkan asesmen yang mengukur transformasi sikap, 
empati, kemampuan refleksi moral, dan keterlibatan sosial siswa. 
Model evaluasi seperti ini tidak hanya lebih sesuai dengan maqasid, 
tetapi juga lebih akurat dalam menilai dampak nyata PAI terhadap 
kehidupan peserta didik (Maulana & Siregar, 2022). 

Pembaruan pendekatan PAI dengan mengintegrasikan Maqasid 
Syariah dan psikologi remaja juga memiliki implikasi strategis bagi 
kebijakan pendidikan nasional. Pemerintah perlu mendukung 
pelatihan guru yang berorientasi pada pendekatan holistik, serta 
menyediakan materi ajar yang kontekstual, interdisipliner, dan 
responsif terhadap isu-isu aktual remaja. Dalam jangka panjang, hal 
ini akan membantu membangun generasi Muslim yang tidak hanya 



Pendidikan Agama Islam di Era Kompleksitas Moral: Pendekatan Maqasid Syariah dan Psikologi Remaja 
 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396     387 

 

taat secara formal, tetapi juga matang secara moral, emosional, dan 
sosial (Latif & Kurniawan, 2020). 

Dengan pendekatan semacam ini, PAI dapat bertransformasi 
dari sekadar instrumen normatif menjadi kekuatan transformatif. Ia 
tidak hanya membentuk individu yang taat secara ritual, tetapi juga 
bertanggung jawab secara sosial dan emosional. Dalam dunia yang 
semakin kompleks dan cair secara moral, inilah peran baru PAI yang 
harus diperjuangkan: menjadi jalan tengah antara nilai-nilai ilahiah 
dan tantangan kemanusiaan. Pendidikan Agama Islam tidak bisa lagi 
bersandar pada pendekatan tekstual semata, melainkan harus menjadi 
medan interaksi antara wahyu dan realitas, antara maqasid dan 
psikologi, antara Tuhan dan manusia. 

 
Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 
desain studi kasus untuk menggali secara mendalam ketimpangan 
antara materi Pendidikan Agama Islam (PAI) dan realitas psikososial 
siswa di SMPN 9 Banda Aceh. Fokus penelitian ini adalah mengkaji 
relevansi pendekatan PAI terhadap kompleksitas moral remaja masa 
kini dengan merujuk pada kerangka Maqasid Syariah dan psikologi 
perkembangan. Sumber data utama mencakup dokumen kurikulum 
PAI 2013, buku teks yang digunakan dalam proses pembelajaran, serta 
hasil wawancara dengan guru PAI dan ahli pendidikan Islam. 
Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur guna memperoleh 
pemahaman kontekstual dan perspektif pedagogis yang lebih luas. 

Teknik analisis yang digunakan adalah analisis tematik, yang 
memungkinkan peneliti mengidentifikasi pola-pola makna dari data 
kualitatif yang dikumpulkan. Setiap tema yang muncul dianalisis 
berdasarkan integrasi antara teori Maqasid Syariah, dinamika 
psikologi remaja, dan implementasi pembelajaran PAI di sekolah. 
Untuk menjamin validitas data, peneliti menggunakan teknik 
triangulasi sumber dan metode, yaitu dengan membandingkan data 
dari dokumen, observasi, dan wawancara. Proses analisis dilakukan 
secara iteratif guna memastikan bahwa temuan penelitian 
mencerminkan realitas empiris yang terjadi di lapangan secara holistik 
dan akurat. 

 



Mardhatillah 
 

 
388 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396  

 

Hasil 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa konten Pendidikan 

Agama Islam (PAI) dalam kurikulum 2013 dan buku teks yang 
digunakan di SMPN 9 Banda Aceh masih kurang mengakomodasi isu-
isu moral kontemporer yang relevan dengan kehidupan remaja. Tema-
tema seperti perundungan, pornografi digital, kekerasan relasional, 
dan krisis identitas tidak banyak mendapat perhatian dalam materi 
ajar maupun aktivitas pembelajaran. Dominasi pendekatan normatif 
dan tekstual membuat PAI cenderung berjarak dari pengalaman nyata 
siswa. Akibatnya, banyak siswa merasa bahwa pelajaran agama tidak 
menjawab tantangan moral yang mereka hadapi dalam kehidupan 
sehari-hari. 

Wawancara dengan guru PAI mengungkapkan bahwa mereka 
mengalami kesulitan dalam membahas topik-topik sensitif tersebut 
karena tidak tersedia acuan pedagogis yang jelas dari kurikulum 
maupun pelatihan profesi. Sebagian besar guru menyatakan khawatir 
dianggap melanggar norma atau menciptakan kontroversi bila 
membahas isu seperti pornografi secara terbuka di kelas. Sementara 
itu, dari hasil angket yang disebarkan, 80% siswa menyatakan 
keinginan agar topik-topik moral dibahas secara terbuka, realistis, dan 
sesuai dengan situasi aktual mereka. Temuan ini menegaskan adanya 
kesenjangan antara pendekatan pendidikan agama yang diajarkan dan 
kebutuhan moral-psikososial siswa di era digital. 

 
Pembahasan 
Maqasid Syariah dan Psikologi Perkembangan 

Kerangka Maqasid Syariah memberikan fondasi etis dan 
pedagogis yang kuat dalam merancang ulang pendekatan Pendidikan 
Agama Islam (PAI) untuk menjawab kompleksitas moral remaja. 
Dalam konteks pendidikan, tiga dari lima tujuan pokok Maqasid 
Syariah yakni hifz al-aql (menjaga akal), hifz al-nafs (menjaga jiwa), dan 
hifz al-din (menjaga agama) memiliki relevansi langsung terhadap 
persoalan pembentukan karakter dan spiritualitas remaja. Hifz al-aql 
menekankan pentingnya pendidikan yang tidak hanya menyalurkan 
informasi, tetapi juga menumbuhkan kemampuan berpikir kritis dan 
kesadaran moral. Sementara itu, hifz al-nafs menyoroti pentingnya 
perlindungan terhadap kesehatan mental dan keselamatan psikologis 



Pendidikan Agama Islam di Era Kompleksitas Moral: Pendekatan Maqasid Syariah dan Psikologi Remaja 
 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396     389 

 

remaja yang kini terancam oleh maraknya kekerasan digital dan 
tekanan sosial. Sedangkan hifz al-din mengarahkan pada pembinaan 
religiositas yang bersifat internal dan kontekstual, bukan sekadar 
formalistik (Rahman, 2020). 

Ketika prinsip-prinsip maqasid ini dipadukan dengan teori 
psikologi perkembangan, maka pendekatan pendidikan agama dapat 
disesuaikan dengan kebutuhan aktual dan tahap pertumbuhan 
remaja. Dalam pandangan Lawrence Kohlberg, perkembangan moral 
manusia berlangsung dalam tahapan, mulai dari orientasi kepatuhan 
hingga pemahaman prinsip etika universal. Pada usia remaja, 
mayoritas individu berada dalam tahap konvensional, di mana 
penilaian moral sangat dipengaruhi oleh norma sosial dan keinginan 
untuk diterima oleh lingkungan. Namun, mereka juga mulai 
menunjukkan kemampuan untuk mempertanyakan otoritas dan 
membentuk nilai-nilai sendiri. Oleh karena itu, pendekatan PAI perlu 
lebih dialogis dan reflektif agar dapat merangsang perkembangan 
moral tingkat lanjut (Wahyuni, 2019). 

Di sisi lain, Erik Erikson menggambarkan masa remaja sebagai 
fase pencarian identitas versus kebingungan peran. Dalam fase ini, 
individu berusaha merumuskan siapa dirinya di tengah tekanan 
lingkungan dan ekspektasi sosial. Ketika pendekatan PAI tidak 
mampu menjawab kebutuhan eksistensial ini, remaja cenderung 
menjauh dari agama atau justru membangun identitas religius yang 
kaku dan intoleran. Dalam konteks ini, integrasi antara maqasid dan 
teori perkembangan menjadi sangat penting untuk menjaga 
keseimbangan antara tuntutan norma agama dan kebutuhan 
psikologis remaja. Pendidikan agama tidak boleh menekan proses 
perkembangan tersebut, melainkan mendampingi secara empatik dan 
kontekstual (Nasution, 2021). 

Implikasi dari integrasi ini adalah perlunya reorientasi 
pedagogis yang bersifat responsif dan adaptif. PAI tidak cukup hanya 
menyampaikan nilai baik dan buruk secara absolut, melainkan harus 
melatih remaja untuk berpikir etis berdasarkan pertimbangan maqasid 
dan kematangan moral. Guru PAI dituntut untuk memahami 
dinamika perkembangan psikososial siswa agar mampu 
menyampaikan materi dengan cara yang komunikatif dan suportif. 
Dengan demikian, PAI menjadi ruang yang menghidupkan nilai-nilai 



Mardhatillah 
 

 
390 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396  

 

Islam secara manusiawi dan progresif, bukan sekadar sebagai sarana 
kontrol normatif (Syahrul & Amin, 2023). 
Arah Implementasi Pedagogis Pendidikan Agama Islam 

Dalam menghadapi kompleksitas moral remaja masa kini, 
pendidikan agama tidak dapat lagi bertumpu pada metode tradisional 
yang bersifat satu arah dan normatif. Sebaliknya, PAI perlu diarahkan 
pada pendekatan pedagogis yang berbasis pada proyek, refleksi 
moral, dan kontekstualisasi nilai. Salah satu bentuk transformasi 
pedagogis yang relevan adalah penerapan kurikulum berbasis proyek 
(project-based learning) yang memungkinkan siswa untuk 
mengintegrasikan nilai-nilai agama dalam tindakan nyata dan 
reflektif. Melalui proyek sosial seperti kampanye anti-perundungan, 
kegiatan literasi digital Islami, atau advokasi kesehatan mental 
berbasis nilai-nilai Islam, siswa tidak hanya memahami konsep 
teoretis agama, tetapi juga menerapkannya dalam kehidupan sosial 
mereka secara aktif dan bermakna (Putri & Lestari, 2020). 

Pembelajaran agama yang mengutamakan refleksi moral juga 
menjadi kunci dalam menumbuhkan kesadaran etis remaja. Alih-alih 
hanya menilai perilaku berdasarkan larangan dan perintah, siswa 
diajak untuk mengevaluasi tindakan mereka berdasarkan prinsip-
prinsip Maqasid Syariah seperti menjaga akal, jiwa, dan agama. Dalam 
praktiknya, guru dapat menggunakan teknik pembelajaran berbasis 
studi kasus, diskusi nilai, dan jurnal reflektif yang mendorong siswa 
untuk memikirkan dampak moral dari keputusan mereka. Pendekatan 
ini memberi ruang bagi perkembangan moral yang lebih dewasa, 
karena siswa dilatih untuk mempertimbangkan alasan etis, bukan 
sekadar mengikuti aturan (Irawan, 2021). 

Selain strategi pembelajaran, metode yang digunakan juga harus 
menekankan penguatan empati, akal sehat, dan tanggung jawab 
sosial. Pembelajaran kolaboratif berbasis pengalaman, misalnya, dapat 
membantu siswa memahami situasi sosial dari sudut pandang orang 
lain dan membangun sensitivitas terhadap ketidakadilan atau 
penderitaan di sekitar mereka. Penerapan dialog interaktif, role-
playing, dan simulasi sosial berbasis nilai Islami dapat menjadi media 
efektif untuk mengasah empati dan kecerdasan sosial siswa. Metode-
metode ini secara simultan membentuk karakter remaja yang berpikir 



Pendidikan Agama Islam di Era Kompleksitas Moral: Pendekatan Maqasid Syariah dan Psikologi Remaja 
 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396     391 

 

kritis namun tetap menjunjung kasih sayang, toleransi, dan tanggung 
jawab dalam relasi sosial mereka (Hamzah & Mahfud, 2019). 

Lebih lanjut, buku ajar PAI juga perlu direformasi agar lebih 
kontekstual dan berbasis nilai. Buku-buku tersebut hendaknya 
menyajikan narasi keislaman yang responsif terhadap isu-isu aktual 
seperti digitalisasi budaya, relasi gender, kekerasan simbolik, dan 
kesehatan mental remaja. Dalam pendekatan ini, konten keagamaan 
tidak hanya mencakup ajaran ibadah, tetapi juga wawasan moral dan 
sosial yang berakar pada nilai-nilai maqasid. Pembelajaran agama 
menjadi jembatan antara teks suci dan realitas kehidupan siswa, bukan 
sekadar media pengulangan dogma (Latifah, 2023). 

Implikasi dari arah baru ini adalah perlunya perubahan 
paradigma dalam pelatihan guru, penyusunan kurikulum, dan 
penyediaan sarana ajar. Guru PAI harus dilatih untuk menjadi 
fasilitator refleksi dan pembimbing perkembangan moral, bukan 
sekadar penyampai informasi keagamaan. Dengan orientasi ini, PAI 
berpotensi menjadi ruang edukatif yang mampu merespons dinamika 
zaman sekaligus menjaga kemurnian nilai-nilai Islam yang rahmatan 
lil ‘alamin. 
Kemitraan Strategis untuk Pendidikan Moral Remaja 

Dalam menghadapi tantangan moral remaja di era digital yang 
penuh distraksi dan krisis nilai, Pendidikan Agama Islam (PAI) tidak 
dapat berdiri sendiri sebagai satu-satunya instrumen pembentukan 
karakter. Diperlukan sinergi yang erat antara sekolah, keluarga, dan 
masyarakat dalam membentuk ekosistem edukatif yang koheren dan 
berkelanjutan. Kolaborasi edukatif ini perlu diwujudkan dalam 
bentuk program-program pendampingan moral yang terpadu dan 
kontekstual, yang tidak hanya berorientasi pada pengajaran norma-
norma keagamaan, tetapi juga pada penguatan dimensi psikososial 
remaja. Pendekatan ini sejalan dengan semangat maqasid syariah 
dalam menjaga akal, jiwa, dan agama secara kolektif dan sistemik 
(Syauky & Walidin, 2025). 

Di lingkungan sekolah, peran guru PAI harus diperluas tidak 
hanya sebagai penyampai materi ajar, tetapi juga sebagai fasilitator 
pembangunan karakter dan penjaga iklim spiritual sekolah. Namun, 
guru PAI tidak bisa bekerja sendiri. Diperlukan peran aktif tokoh 
agama lokal dan konselor sekolah untuk menjembatani antara nilai-



Mardhatillah 
 

 
392 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396  

 

nilai keislaman dengan tantangan psikologis dan sosial yang dihadapi 
siswa. Kegiatan seperti pembinaan keagamaan berbasis kelompok 
kecil, forum diskusi tentang isu moral remaja, serta sesi konseling 
spiritual menjadi bagian penting dari sinergi ini. Kolaborasi antara 
guru, ulama lokal, dan konselor sekolah memperkaya perspektif siswa 
dalam memahami agama sebagai panduan hidup yang manusiawi 
dan membumi (Rahman & Hasan, 2020). 

Peran keluarga sebagai madrasah pertama juga harus 
dioptimalkan melalui program komunikasi dua arah antara sekolah 
dan orang tua. Melalui forum seperti parenting islami, seminar 
keluarga, dan pelatihan komunikasi empatik berbasis nilai, orang tua 
dapat dibekali kemampuan untuk mendampingi anak dalam 
menghadapi dilema moral sehari-hari. Penelitian menunjukkan 
bahwa keterlibatan orang tua secara aktif dalam proses pembinaan 
karakter anak secara signifikan meningkatkan efektivitas pendidikan 
agama formal di sekolah (Yus & Mardhiah, 2024). Sinergi ini akan lebih 
kuat jika ada sistem pelaporan dan refleksi berkala antara guru dan 
wali murid terkait perkembangan perilaku serta tantangan moral yang 
dihadapi anak. 

Selain itu, dalam menghadapi isu-isu moral yang kompleks 
seperti pornografi, kecanduan media, dan krisis identitas, sekolah juga 
perlu menjalin kolaborasi dengan tenaga kesehatan dan psikolog. 
Kehadiran ahli dari luar bidang pendidikan memberikan perspektif 
ilmiah dan penanganan profesional terhadap kondisi yang tidak 
sepenuhnya dapat dijangkau oleh pendekatan keagamaan. Program 
seperti konseling psikologi Islami, pemeriksaan kesehatan mental 
remaja, dan pelatihan pencegahan kekerasan berbasis gender di 
sekolah menjadi bagian dari pendekatan holistik ini. Keterlibatan 
lintas sektor ini memperkuat posisi PAI sebagai bagian dari ekosistem 
perlindungan dan penguatan remaja, bukan hanya sebagai instrumen 
dogmatis (Hanum & Tanjung, 2021). 

Sinergi tiga pilar pendidikan ini sekolah, keluarga, dan 
masyarakat merupakan prasyarat bagi transformasi pendidikan 
agama yang berorientasi pada pembentukan kepribadian holistik. 
Upaya kolaboratif ini harus didukung oleh kebijakan pendidikan yang 
mendorong integrasi program lintas sektor dan pelatihan guru 
berbasis kompetensi kolaboratif. Tanpa kolaborasi yang strategis dan 



Pendidikan Agama Islam di Era Kompleksitas Moral: Pendekatan Maqasid Syariah dan Psikologi Remaja 
 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396     393 

 

sistematis, PAI akan terus berada dalam posisi marginal dan simbolik 
di tengah krisis moral yang kian kompleks dan meluas (Azizah & Latif, 
2019). Oleh karena itu, pendidikan agama perlu dibingkai ulang 
sebagai tanggung jawab kolektif lintas aktor dan profesi demi 
terciptanya generasi yang tidak hanya saleh secara ritual, tetapi juga 
kuat secara moral dan sosial. 

 
Kesimpulan 

Temuan penelitian ini menegaskan bahwa Pendidikan Agama 
Islam di era kompleksitas moral remaja membutuhkan pendekatan 
baru yang mengintegrasikan nilai-nilai Maqasid Syariah dan teori 
psikologi perkembangan. Ketimpangan antara norma keagamaan 
dalam buku ajar dengan realitas psikososial siswa menunjukkan 
bahwa pendekatan normatif semata tidak lagi memadai. Dengan 
menjadikan hifz al-aql, hifz al-nafs, dan hifz al-din sebagai fondasi 
pedagogis, serta memadukannya dengan teori moralitas dan identitas 
remaja, PAI dapat menjadi lebih relevan dan berdampak dalam 
membimbing peserta didik menghadapi dilema moral kontemporer 
secara konstruktif dan reflektif. 

Berdasarkan temuan tersebut, direkomendasikan agar 
pengembangan modul PAI diarahkan pada format yang lebih 
aplikatif, adaptif, dan kontekstual. Modul tersebut sebaiknya memuat 
kegiatan berbasis proyek, refleksi moral, serta narasi nilai Islam yang 
dekat dengan pengalaman hidup remaja. Selain itu, keterlibatan lintas 
profesi guru, konselor, psikolog, dan tokoh agama harus diperkuat 
dalam ekosistem pendidikan karakter. Dengan demikian, PAI tidak 
hanya menjadi sarana transmisi ajaran, tetapi juga ruang 
pendampingan moral yang responsif terhadap dinamika 
perkembangan dan kebutuhan nyata generasi muda. 

 
Referensi 

Aziz, M., & Hidayat, A. (2021). Pendidikan Agama Islam di Era Digital: 

Relevansi dan Tantangan. Jurnal Pendidikan Islam, 7(2), 145–160. 
https://doi.org/10.21093/jpi.v7i2.3954 

https://doi.org/10.21093/jpi.v7i2.3954


Mardhatillah 
 

 
394 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396  

 

Azizah, L., & Latif, M. (2019). Penguatan Peran Orang Tua dalam 
Pendidikan Karakter Anak di Era Digital. Jurnal Pendidikan 
Karakter, 9(2), 130–144. 
https://doi.org/10.21831/jpk.v9i2.27634 

Fauzi, M., & Munir, A. (2020). Konsep Murabbi dalam Pendidikan 
Islam: Relevansi dalam Pembinaan Karakter Remaja. Jurnal 
Pendidikan Islam dan Kearifan Lokal, 4(1), 33–48. 
https://doi.org/10.32699/jpik.v4i1.1213 

Hamzah, F., & Mahfud, C. (2019). Penguatan Pendidikan Karakter 

melalui Model Pembelajaran Kolaboratif dalam Pendidikan 
Agama Islam. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 16(2), 205–220. 
https://doi.org/10.14421/jpai.2019.162-03 

Hanum, R. F., & Tanjung, M. (2021). Kolaborasi Guru dan Psikolog 
dalam Pencegahan Kekerasan Relasional di Sekolah. Jurnal 

Konseling Religi, 12(1), 55–68. 
https://doi.org/10.21043/jkr.v12i1.10043 

Irawan, D. (2021). Refleksi Moral dalam Pendidikan Islam: Menjawab 

Tantangan Etika Generasi Digital. Tarbiyatuna: Jurnal 
Pendidikan Islam, 14(1), 112–126. 
https://doi.org/10.31764/tarbiyatuna.v14i1.5109 

Latif, M., & Kurniawan, D. (2020). Pendidikan Agama Islam 
Kontekstual: Inovasi Kurikulum Responsif Sosial. Tadrib: Jurnal 
Pendidikan Islam, 9(1), 55–69. 
https://doi.org/10.19109/tadrib.v9i1.5678 

Latifah, S. (2023). Redesign Buku Ajar PAI Berbasis Maqasid Syariah: 
Studi Pengembangan Kurikulum. Jurnal Kurikulum dan 
Pembelajaran Islam, 11(1), 67–81. 
https://doi.org/10.21093/jkpi.v11i1.10287 

Maulana, I., & Siregar, R. (2022). Evaluasi Pendidikan Agama Islam 

Berbasis Transformasi Moral. Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 
10(2), 178–194. https://doi.org/10.24235/jppi.v10i2.8732 

https://doi.org/10.21831/jpk.v9i2.27634
https://doi.org/10.32699/jpik.v4i1.1213
https://doi.org/10.14421/jpai.2019.162-03
https://doi.org/10.21043/jkr.v12i1.10043
https://doi.org/10.31764/tarbiyatuna.v14i1.5109
https://doi.org/10.19109/tadrib.v9i1.5678
https://doi.org/10.21093/jkpi.v11i1.10287
https://doi.org/10.24235/jppi.v10i2.8732


Pendidikan Agama Islam di Era Kompleksitas Moral: Pendekatan Maqasid Syariah dan Psikologi Remaja 
 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396     395 

 

Nasution, A., & Nurhayati, S. (2018). Pendidikan Karakter dan 
Penguatan Moral dalam Kurikulum PAI. Tadris: Jurnal 
Pendidikan Islam, 13(2), 214–229. 
https://doi.org/10.19105/tjpi.v13i2.2651 

Nasution, T. (2021). Relevansi Teori Perkembangan Erikson dalam 
Pendidikan Agama Islam Remaja. Jurnal Studi Psikologi Islam, 
4(1), 55–70. https://doi.org/10.24042/jspsi.v4i1.8752 

Nurhidayah, N., & Syarifuddin, S. (2023). Maqasid Syariah dalam 
Pendidikan Islam: Tinjauan Integratif dengan Psikologi 
Remaja. Jurnal Al-Tarbawi, 8(1), 25–39. 
https://doi.org/10.24042/atjpi.v8i1.12456 

Putri, R., & Lestari, N. (2020). Pembelajaran Berbasis Proyek sebagai 
Inovasi dalam Pendidikan Agama Islam di Era 4.0. Jurnal 
Pendidikan Islam Indonesia, 5(2), 144–160. 
https://doi.org/10.32505/jpii.v5i2.3281 

Rahman, A., & Hasan, M. (2020). Sinergi Tokoh Agama dan Sekolah 
dalam Pembinaan Akhlak Remaja. Jurnal Pendidikan Agama 
Islam Indonesia, 7(2), 180–195. 
https://doi.org/10.26740/jpaii.v7n2.p180-195 

Rahman, F. (2020). Maqasid Syariah dan Etika Pendidikan Islam: 

Telaah terhadap Hifz al-Aql dan Hifz al-Nafs. Jurnal Al-Fikrah: 
Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 8(2), 130–145. 
https://doi.org/10.32489/alfikrah.v8i2.4217 

Rahmawati, Y., & Yusnidar, N. (2021). Psikologi Remaja dalam 
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Jurnal Psikologi Islam 
dan Pendidikan, 3(1), 89–101. 
https://doi.org/10.32505/jpip.v3i1.3829 

Ramli, M. (2020). Realitas Moral Remaja dan Tantangan Pendidikan 
Agama Islam. Al-Banjari: Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Keislaman, 
19(1), 109–123. https://doi.org/10.18592/al-banjari.v19i1.3209 

https://doi.org/10.19105/tjpi.v13i2.2651
https://doi.org/10.24042/jspsi.v4i1.8752
https://doi.org/10.24042/atjpi.v8i1.12456
https://doi.org/10.32505/jpii.v5i2.3281
https://doi.org/10.26740/jpaii.v7n2.p180-195
https://doi.org/10.32489/alfikrah.v8i2.4217
https://doi.org/10.32505/jpip.v3i1.3829
https://doi.org/10.18592/al-banjari.v19i1.3209


Mardhatillah 
 

 
396 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 383-396  

 

Syahputra, A. (2019). Maqasid Syariah dan Problematika Moral 
Generasi Muda. Jurnal Hukum Islam dan Sosial, 7(1), 61–77. 
https://doi.org/10.21043/jhis.v7i1.5467 

Syahrul, M., & Amin, H. (2023). Integrasi Maqasid Syariah dan 
Psikologi Pendidikan dalam Kurikulum PAI. Jurnal Tarbiyah 
dan Ilmu Pendidikan Islam, 11(1), 88–102. 
https://doi.org/10.22219/jtipi.v11i1.9745 

Syauky, A., & Walidin, W. (2025). Relevansi Pemikiran Pendidikan 
Imam Ar-Rafi’ie dalam Konteks Pembelajaran Modern. AN-
NUR: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1(1), 1-19. 

Wahyuni, S. (2019). Pendekatan Moral dalam Pendidikan Agama 

Islam: Perspektif Teori Kohlberg. Jurnal Pendidikan Islam 
Indonesia, 4(2), 97–112. https://doi.org/10.32764/jpii.v4i2.3128 

Yus, S., & Mardhiah, A. (2024). Efektivitas Pelaksanaan Shalat Subuh 

pada Mahasiswa PAI UIN Ar-Raniry Leting 2022. Hikmah: 
Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, 1(4), 80-91. 

https://doi.org/10.21043/jhis.v7i1.5467
https://doi.org/10.22219/jtipi.v11i1.9745
https://doi.org/10.32764/jpii.v4i2.3128

