
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442 
E-ISSN: 3110-1496, P-ISSN: 3110-5599   

DOI: 10.65802/an-nur.v1i2.65 
 

Author correspondence email: nadiaamanda140522@gmail.com 
Available online at: https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index 
Copyright (c) 2025 by Nadia Amanda 
 

 
 

 

Membebaskan Ruang Kelas PAI dari Kekerasan 
Simbolik Melalui Pendekatan Humanistik 

 
Nadia Amanda 

Sekolah Tinggi Ilmu Syariah Ummul Ayman Pidie Jaya, Indonesia 
email: nadiaamanda140522@gmail.com 

 
 Article history: Received: 03Agustus 2025; Revised:08 Agustus 2025;  

Accepted: 15 Agustus 2025; Published: 17 Agustus 2025 

 
Abstract 

Symbolic violence in Islamic Religious Education (PAI) classrooms is a subtle 
yet systemic form of domination, manifested through judgmental language, 
asymmetrical power relations between teachers and students, and the 
imposition of obedience without critical space. This situation weakens 
students’ religious reasoning and diminishes reflective spiritual awareness. 
This article emphasizes the urgency of adopting a humanistic approach in 
Islamic education, which upholds compassion, dialogue, and respect for 
individual potential as pedagogical foundations. The study aims to identify the 
forms of symbolic violence in PAI learning and explain how a humanistic 
approach can liberate classrooms from such domination. Using a qualitative-
descriptive method, data were collected through classroom observations and 
interviews with teachers and students at a public junior high school in Banda 
Aceh, followed by thematic analysis. The findings reveal that symbolic violence 
persists in PAI teaching practices, yet a more humanistic strategy encourages 
dialogue, empathy, and critical awareness among students. The theoretical 
contribution of this paper lies in broadening the discourse of Islamic pedagogy 
toward symbolic liberation, while its practical significance offers 
recommendations for curriculum reform and teacher training based on 
humanistic ethics. 
 

Keywords 
symbolic violence, Islamic Religious Education, humanistic approach, 

Islamic pedagogy, classroom 
 

  

mailto:nadiaamanda140522@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index
mailto:nadiaamanda140522@gmail.com


Membebaskan Ruang Kelas PAI dari Kekerasan Simbolik Melalui Pendekatan Humanistik 

 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442     429 

 

Abstrak 
Kekerasan simbolik dalam ruang kelas Pendidikan Agama Islam (PAI) 
merupakan bentuk dominasi yang halus namun sistemik, seperti 
bahasa pengajaran yang menghakimi, relasi kuasa yang tidak setara 
antara guru dan siswa, serta penekanan pada ketaatan tanpa ruang 
kritis. Kondisi ini menyebabkan lemahnya nalar keagamaan dan 
menurunnya kesadaran spiritual-reflektif siswa. Artikel ini menyoroti 
pentingnya pendekatan humanistik dalam pendidikan Islam yang 
menempatkan kasih sayang, dialog, dan penghargaan terhadap 
potensi individu sebagai fondasi pedagogis. Tujuan kajian ini adalah 
untuk mengidentifikasi bentuk-bentuk kekerasan simbolik dalam 
pembelajaran PAI serta menjelaskan bagaimana pendekatan 
humanistik dapat membebaskan ruang kelas dari dominasi tersebut. 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan 
teknik pengumpulan data berupa observasi kelas, wawancara guru 
dan siswa di salah satu SMP negeri di Banda Aceh, serta analisis 
tematik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kekerasan simbolik 
masih terjadi dalam praktik pembelajaran PAI, namun pendekatan 
yang lebih humanis mampu menumbuhkan dialog, empati, dan 
kesadaran kritis di kalangan siswa. Kontribusi teoretik artikel ini 
adalah perluasan diskursus pedagogi Islam ke arah pembebasan 
simbolik, sedangkan secara praktis menawarkan rekomendasi 
reformasi kurikulum dan pelatihan guru berbasis etika humanistik. 
 

Kata Kunci 
kekerasan simbolik, PAI, pendekatan humanistik, pedagogi 

Islam, ruang kelas 

 
 
Pendahuluan 

Realitas pendidikan Islam di ruang kelas dewasa ini tidak 
sepenuhnya bebas dari praktik kekerasan, terutama kekerasan 
simbolik yang tidak tampak secara fisik namun berdampak signifikan 
terhadap proses pembelajaran dan pembentukan kepribadian siswa. 
Kekerasan simbolik ini sering termanifestasi dalam relasi kuasa yang 
timpang antara guru dan siswa, penggunaan bahasa yang 
menghakimi, serta penekanan terhadap ketaatan secara mutlak tanpa 
memberikan ruang dialogis. Dalam konteks pembelajaran Pendidikan 
Agama Islam (PAI), guru kerap menjadi otoritas tunggal kebenaran, 



Nadia Amanda 
 

 
430 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442  

 

sementara siswa diposisikan sebagai objek yang harus menerima 
tanpa mempertanyakan. Ketimpangan ini menjadikan ruang kelas 
sebagai arena reproduksi ketundukan, bukan sebagai tempat 
pemberdayaan nalar kritis dan pertumbuhan spiritual yang otentik 
(Zarkasyi, 2023). Realitas ini tidak jarang menimbulkan alienasi siswa 
terhadap materi PAI yang seharusnya menjadi jembatan spiritual dan 
etika sosial mereka. 

Fenomena tersebut dapat dijelaskan melalui teori kekerasan 
simbolik yang dikembangkan oleh Pierre Bourdieu. Ia menekankan 
bahwa kekerasan simbolik terjadi ketika struktur dominasi 
disusupkan melalui praktik-praktik representasi simbolik termasuk 
bahasa, norma, dan kurikulum yang diterima secara tidak sadar oleh 
pihak yang didominasi (Bourdieu & Passeron, 1990). Dalam konteks 
PAI, bahasa keagamaan yang bersifat monologis dan ajektif, serta 
metode pengajaran yang tidak partisipatif menjadi alat kekerasan 
simbolik. Ketika guru lebih banyak menghakimi daripada 
membimbing, memaksa doktrin ketimbang menginspirasi 
pemahaman, maka siswa hanya menjadi wadah pasif dalam proses 
belajar, dan tidak memiliki otonomi dalam memaknai ajaran agama. 

Urgensi pendekatan humanistik dalam pendidikan Islam 
menjadi sangat relevan untuk menjawab tantangan ini. Nilai-nilai 
humanisme dalam Islam sesungguhnya telah diaktualisasikan sejak 
masa Rasulullah SAW, di mana interaksi antara guru (Nabi) dan 
murid (sahabat) sarat dengan kasih sayang, penghargaan terhadap 
nalar dan potensi individu, serta ruang untuk berdialog secara 
terbuka. Al-Qur’an sendiri banyak memberikan isyarat akan 
pentingnya pendekatan yang lembut, seperti dalam QS. Ali Imran ayat 
159 yang menekankan kelembutan hati dalam berdakwah dan 
mendidik (Yusuf, 2017). Nilai humanisme Islam juga tercermin dalam 
konsep tarbiyah sebagai proses penumbuhan, bukan sekadar 
pemindahan ilmu. Oleh karena itu, pendekatan humanistik tidaklah 
bertentangan dengan prinsip-prinsip keislaman, bahkan merupakan 
esensi dari pendidikan Islam itu sendiri. 

Pendekatan humanistik mengedepankan relasi yang setara 
antara guru dan siswa. Dalam pendekatan ini, guru tidak hanya 
mentransfer pengetahuan, tetapi juga menjadi fasilitator, pendengar 
yang empatik, dan pemberi ruang tumbuh bagi pemikiran dan 



Membebaskan Ruang Kelas PAI dari Kekerasan Simbolik Melalui Pendekatan Humanistik 

 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442     431 

 

perasaan siswa. Model ini membuka ruang kelas sebagai tempat 
pembebasan, bukan pembekuan pikiran. Dalam konteks pembelajaran 
PAI, hal ini berarti penyampaian ajaran agama tidak dilakukan secara 
dogmatis dan koersif, tetapi melalui proses pemahaman yang 
menekankan nilai-nilai kemanusiaan, argumentasi rasional, serta 
pengalaman spiritual yang reflektif (Nasution, 2022). Dengan 
pendekatan ini, pendidikan PAI dapat menjadi sarana membentuk 
kesadaran keagamaan yang autentik dan transformatif. 

Berbagai riset menunjukkan bahwa pendekatan yang 
menekankan pada otoritarianisme dan penanaman nilai secara 
indoktrinatif cenderung menghasilkan siswa yang taat secara formal, 
namun tidak memiliki pemahaman yang mendalam terhadap nilai-
nilai agama yang sesungguhnya. Mereka mudah tergelincir pada 
sikap eksklusif, intoleran, atau bahkan radikal, karena tidak dilatih 
untuk berpikir kritis dan berdialog dengan keragaman pemahaman 
(Rahman & Zainuddin, 2023). Oleh sebab itu, reformulasi pendekatan 
pengajaran PAI menjadi urgen, dengan menempatkan pendekatan 
humanistik sebagai prinsip dasar. 

Pendekatan humanistik ini juga sejalan dengan prinsip-prinsip 
pendidikan emansipatoris ala Paulo Freire, yang menolak pendidikan 
sebagai praktik penindasan dan menekankan dialog sebagai alat 
pembebasan. Dalam pendidikan Islam, pendekatan ini sejatinya dapat 
diwujudkan melalui pengajaran berbasis dialogis, refleksi nilai, dan 
partisipasi aktif siswa. Guru dalam hal ini berfungsi sebagai teman 
belajar, bukan sebagai satu-satunya sumber kebenaran (Hidayatullah, 
2021). Ketika nilai-nilai seperti empati, kasih sayang, dan keadilan 
menjadi landasan dalam pembelajaran PAI, maka ruang kelas tidak 
hanya menjadi tempat belajar agama, tetapi juga ruang restorasi 
hubungan kemanusiaan yang autentik. 

Rumusan masalah dalam kajian ini diturunkan dari realitas dan 
konseptualisasi di atas. Pertama, bagaimana bentuk-bentuk kekerasan 
simbolik dalam pembelajaran PAI di sekolah? Kedua, bagaimana 
pendekatan humanistik dapat membebaskan ruang kelas dari 
kekerasan simbolik? Tujuan kajian ini adalah untuk mengidentifikasi 
wujud kekerasan simbolik dalam pengajaran PAI, serta 
mengeksplorasi strategi humanistik dalam membentuk ruang kelas 
yang lebih adil, dialogis, dan membebaskan. 



Nadia Amanda 
 

 
432 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442  

 

Dengan pendekatan ini, artikel ini bertujuan memberikan 
kontribusi konseptual terhadap perumusan pendidikan Islam yang 
lebih kontekstual dan humanis. Artikel ini juga berharap dapat 
menginspirasi guru-guru PAI dalam mengembangkan praktik 
pengajaran yang lebih reflektif dan memberdayakan siswa sebagai 
subjek dalam proses pendidikan. 

 
Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif 
untuk menggali secara mendalam bentuk-bentuk kekerasan simbolik 
dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) serta 
mengeksplorasi penerapan pendekatan humanistik dalam 
membebaskan ruang kelas dari praktik tersebut. Teknik pengumpulan 
data dilakukan melalui observasi langsung di dalam kelas, wawancara 
mendalam dengan guru PAI, serta diskusi kelompok terfokus (focus 
group discussion/FGD) bersama siswa. Penelitian ini dilaksanakan di 
SMP Negeri 7 Banda Aceh yang dipilih secara purposif karena 
memiliki keragaman latar belakang siswa serta keterbukaan pihak 
sekolah terhadap inovasi dalam pembelajaran agama. 

Adapun subjek penelitian terdiri dari dua guru PAI dan delapan 
siswa kelas VIII yang dipilih secara purposif berdasarkan 
keterlibatannya dalam proses pembelajaran PAI secara aktif. Data 
yang diperoleh dianalisis dengan menggunakan teknik analisis 
tematik, di mana temuan dari observasi dan wawancara dikategorikan 
ke dalam tema-tema utama seperti relasi kuasa, ekspresi verbal guru, 
partisipasi siswa, dan pola dialog di ruang kelas. Teknik ini 
memungkinkan peneliti untuk menemukan pola-pola kekerasan 
simbolik sekaligus menelusuri potensi perubahan melalui penerapan 
pendekatan humanistik dalam praktik pendidikan Islam. 

 
Hasil 

Hasil observasi dan wawancara di SMP Negeri 7 Banda Aceh 
menunjukkan bahwa kekerasan simbolik dalam ruang kelas PAI 
masih sering terjadi dalam bentuk pemaksaan doktrin tanpa disertai 
penjelasan kontekstual yang memadai. Guru cenderung 
menyampaikan ajaran agama secara satu arah dan literal, seperti 
dalam pembahasan tentang pahala dan dosa, surga dan neraka, atau 



Membebaskan Ruang Kelas PAI dari Kekerasan Simbolik Melalui Pendekatan Humanistik 

 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442     433 

 

kewajiban ibadah, tanpa membuka ruang refleksi atas relevansi ajaran 
tersebut dengan kehidupan sehari-hari siswa. Selain itu, ruang diskusi 
nyaris tidak tersedia dalam pembelajaran. Ketika siswa mencoba 
mengajukan pertanyaan atau sudut pandang alternatif, tanggapan 
guru kerap kali bersifat normatif atau bahkan menghakimi, yang 
menimbulkan rasa takut dan enggan bagi siswa untuk terlibat aktif. 

Namun demikian, indikasi perubahan mulai terlihat ketika 
sebagian guru mencoba menerapkan pendekatan yang lebih 
humanistik. Dalam beberapa sesi pembelajaran yang diamati, guru 
yang membuka kelas dengan pertanyaan reflektif dan memberi ruang 
dialog, seperti “bagaimana menurut kalian makna taqwa di zaman 
sekarang?”, berhasil menciptakan suasana belajar yang lebih terbuka 
dan partisipatif. Siswa menunjukkan antusiasme dan keberanian 
untuk menyampaikan pendapat, bahkan dari mereka yang biasanya 
pasif. Perubahan ini mengindikasikan bahwa pendekatan humanistik 
berpotensi besar dalam membongkar pola-pola kekerasan simbolik 
dan membangun relasi guru-siswa yang lebih egaliter dalam 
pembelajaran PAI. 

 
Pembahasan 
Konsep Kekerasan Simbolik dalam Pendidikan dan Relevansinya 
dalam PAI 

Kekerasan simbolik merupakan konsep yang diperkenalkan 
oleh Pierre Bourdieu untuk menjelaskan bentuk kekerasan yang tidak 
kasatmata namun sangat efektif dalam menanamkan dominasi 
melalui bahasa, simbol, dan struktur sosial yang dianggap wajar. 
Dalam konteks pendidikan, kekerasan simbolik terjadi ketika institusi 
sekolah termasuk guru dan kurikulum membentuk dan 
menundukkan pola pikir peserta didik tanpa disadari sebagai bentuk 
dominasi. Proses ini berjalan melalui penyampaian nilai, norma, dan 
ideologi yang dianggap tunggal dan benar, tanpa memberi ruang 
kepada peserta didik untuk bertanya, menafsirkan ulang, atau 
menantang otoritas (Bourdieu & Passeron, 1990). Dalam pendidikan 
agama Islam (PAI), kekerasan simbolik dapat muncul dalam bentuk 
penyampaian ajaran secara dogmatis, pengabaian terhadap konteks 
sosial, serta penolakan terhadap keragaman pemahaman keagamaan. 



Nadia Amanda 
 

 
434 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442  

 

Pembelajaran PAI yang bersifat monologis dan menempatkan 
guru sebagai satu-satunya sumber kebenaran memperkuat 
mekanisme kekerasan simbolik di ruang kelas. Guru sering kali tidak 
sadar bahwa penggunaan bahasa yang menghakimi atau sikap yang 
menekankan ketaatan mutlak justru membungkam potensi kritis 
siswa. Sebagai contoh, pernyataan seperti orang yang tidak salat pasti 
masuk neraka sering dilontarkan tanpa menjelaskan latar belakang 
hukum, konteks sosial, atau perbedaan pendapat dalam fikih. Hal ini 
menimbulkan efek psikologis berupa rasa takut, perasaan berdosa 
yang tidak produktif, dan persepsi bahwa agama hanya soal 
hukuman, bukan proses pencarian makna. Kekerasan simbolik 
semacam ini tidak melibatkan kekerasan fisik, tetapi secara perlahan 
membentuk kesadaran siswa yang patuh tanpa daya reflektif dan 
kritis terhadap ajaran agama yang mereka terima (Zarkasyi, 2021). 

Kekerasan simbolik dalam pendidikan agama juga tampak 
dalam kurikulum yang tidak memberi ruang dialog dan interpretasi 
alternatif. Dalam banyak buku ajar PAI di sekolah, ayat-ayat Al-
Qur’an dan hadis kerap disajikan dalam bentuk kutipan literal tanpa 
penjelasan konteks asbabun nuzul atau asbabul wurud, apalagi 
pendekatan tematik-kontekstual. Padahal, realitas sosial siswa masa 
kini jauh lebih kompleks dan memerlukan pendekatan keagamaan 
yang dialogis dan kontekstual. Kurikulum yang mengabaikan ini 
justru mereproduksi pandangan agama yang rigid dan eksklusif. Hal 
ini sejalan dengan kritik para pemikir progresif Muslim yang 
menekankan pentingnya pembebasan dalam pendidikan Islam—
bukan sekadar menyampaikan ajaran, tetapi mengajak peserta didik 
memahami, merenung, dan bertanya secara bebas dalam bimbingan 
nilai-nilai spiritual yang rahmatan lil ‘alamin (Ramadan, 2004). 

Pendidikan agama Islam seharusnya menjadi ruang 
emansipatoris, tempat siswa menemukan makna ajaran Islam yang 
relevan dengan realitas hidup mereka. Untuk itu, pendekatan 
humanistik menjadi sangat relevan sebagai antitesis dari kekerasan 
simbolik. Pendekatan ini menempatkan peserta didik sebagai subjek, 
bukan objek; mengakui keberagaman pengalaman dan cara berpikir 
mereka; serta memberi ruang untuk berdialog secara egaliter. Dalam 
pandangan Fazlur Rahman, pembelajaran keagamaan ideal adalah 
pembelajaran yang mampu mengaitkan teks-teks suci dengan 



Membebaskan Ruang Kelas PAI dari Kekerasan Simbolik Melalui Pendekatan Humanistik 

 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442     435 

 

tantangan-tantangan zaman, melalui refleksi moral dan intelektual 
yang terus-menerus (Rahman, 1982). Dalam konteks ini, 
membebaskan ruang kelas PAI dari kekerasan simbolik bukan hanya 
strategi pedagogis, melainkan bentuk tanggung jawab etis dalam 
membina generasi beriman yang kritis, inklusif, dan berkeadaban. 
Manifestasi Kekerasan Simbolik di Ruang Kelas PAI dan Dampaknya 
terhadap Psikologi Siswa 

Kekerasan simbolik dalam ruang kelas Pendidikan Agama Islam 
(PAI) sering kali tersembunyi di balik narasi kebenaran tunggal dan 
metode pengajaran yang otoritatif. Guru sebagai otoritas keilmuan 
dan moral kadang menyampaikan ajaran agama tanpa membuka 
ruang interpretasi, diskusi, atau refleksi kritis dari siswa. Ketika 
pemahaman keagamaan hanya diposisikan sebagai hafalan dogmatis 
tanpa penjelasan kontekstual, maka siswa tidak diberi ruang untuk 
berpikir mandiri, apalagi menyuarakan pendapat berbeda. Hal ini 
memperlihatkan dominasi simbolik yang mengalir melalui bahasa 
keagamaan, metode pembelajaran, dan relasi kuasa yang tidak setara. 
Bahasa keagamaan yang mengandung ancaman, seperti "jika tidak taat 
maka berdosa," menjadi instrumen dominasi yang dapat menghambat 
perkembangan psikologis siswa (Zamroni, 2019). 

Manifestasi kekerasan simbolik juga terlihat dari minimnya 
partisipasi siswa dalam proses pembelajaran. Mereka dididik untuk 
menerima ajaran secara patuh tanpa mempertanyakan relevansinya 
dengan kehidupan sehari-hari. Guru cenderung menyampaikan 
materi dengan pendekatan ceramah satu arah, sehingga interaksi 
terbatas dan cenderung bersifat normatif-otoritatif. Sebagai contoh, 
ajaran mengenai pakaian syar’i atau adab pergaulan disampaikan 
dengan nada perintah atau bahkan disertai stigmatisasi terhadap 
perilaku yang dianggap menyimpang. Dalam situasi seperti ini, siswa 
merasa diawasi dan ditekan secara psikologis untuk tampil sesuai 
dengan standar tertentu, meskipun belum memahami sepenuhnya 
alasan normatifnya (Mudzakkir, 2023). 

Secara psikologis, kekerasan simbolik di ruang kelas dapat 
menimbulkan efek jangka panjang bagi perkembangan siswa. Rasa 
takut, tidak percaya diri, hingga kebingungan identitas religius bisa 
muncul akibat pengalaman belajar yang represif. Siswa yang memiliki 
pandangan keagamaan berbeda dengan yang disampaikan guru 



Nadia Amanda 
 

 
436 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442  

 

berpotensi merasa terasing dan tidak mendapat ruang ekspresi. 
Mereka akan menyembunyikan identitas religius atau pemikirannya 
demi menghindari label sesat atau kurang taat. Ketidakmampuan 
untuk berdialog secara terbuka menjadikan siswa pasif dan apatis 
terhadap isu-isu keagamaan yang seharusnya menjadi ruang reflektif 
mereka (Nurmila & Ariani, 2025). Dalam konteks ini, ruang kelas 
bukan lagi menjadi tempat pertumbuhan iman yang sehat, melainkan 
menjadi arena tekanan sosial berbasis simbol dan bahasa religius. 

Kekerasan simbolik juga berdampak pada rendahnya literasi 
spiritual dan afektif siswa. Mereka mungkin memiliki pengetahuan 
ajaran agama, tetapi gagal memahami nilai-nilai etis yang terkandung 
di dalamnya, seperti keadilan, kasih sayang, dan toleransi. Hal ini 
mengakibatkan berkembangnya pola pikir eksklusif, mudah 
menghakimi, dan tidak mampu hidup berdampingan dengan 
keberagaman. Menurut Hasan (2022), salah satu indikator pendidikan 
agama yang gagal adalah ketika siswa mampu menjawab soal ujian 
agama tetapi tidak mampu menunjukkan sikap toleran dan empati 
dalam kehidupan sosial. Pendidikan yang seharusnya memanusiakan 
justru menciptakan jarak antara siswa dengan semangat rahmah yang 
diajarkan dalam Islam. 

Mengatasi kekerasan simbolik memerlukan perubahan 
mendasar dalam pendekatan pedagogis PAI. Pendekatan humanistik 
yang menempatkan siswa sebagai subjek pembelajaran menjadi salah 
satu jalan keluar. Dalam pendekatan ini, guru tidak hanya 
menyampaikan materi, tetapi juga membuka ruang dialog, mengakui 
pengalaman religius siswa, dan membimbing mereka memahami 
ajaran secara kontekstual. Pemanfaatan media pembelajaran yang 
kreatif dan partisipatif, seperti diskusi kelompok, proyek sosial, dan 
penafsiran kontekstual ayat-ayat Al-Qur’an, dapat menjadi strategi 
pembebasan ruang kelas dari kekerasan simbolik (Nurmila & Ariani, 
2025). Dalam kerangka ini, pendidikan agama tidak lagi menjadi 
ruang dominasi simbolik, tetapi menjadi lahan pertumbuhan spiritual, 
intelektual, dan emosional yang sehat bagi peserta didik. 
Pendidikan Islam sebagai Proyek Humanisasi Manusia 

Pendidikan Islam pada hakikatnya bukan hanya transmisi 
ajaran agama secara tekstual, tetapi merupakan proyek peradaban 
yang bertujuan mengembangkan potensi kemanusiaan dalam bingkai 



Membebaskan Ruang Kelas PAI dari Kekerasan Simbolik Melalui Pendekatan Humanistik 

 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442     437 

 

nilai-nilai ilahiah. Gagasan ini sejalan dengan pandangan bahwa Islam 
datang tidak semata untuk mengatur ritual, melainkan juga untuk 
mengangkat martabat manusia melalui ilmu, akhlak, dan amal sosial. 
Dalam kerangka ini, pendidikan Islam harus diletakkan sebagai ruang 
pengembangan fitrah kemanusiaan, yaitu potensi berpikir, 
berperasaan, dan bertindak etis secara seimbang. Oleh karena itu, 
pendidikan Islam yang ideal tidak hanya mengajarkan apa yang benar, 
tetapi juga mengapa itu benar dan bagaimana hidup bersama secara 
bermartabat (Syafi’i, 2017). 

Prinsip humanisasi dalam pendidikan Islam berakar kuat pada 
ajaran Al-Qur’an dan teladan Nabi Muhammad saw. Konsep seperti 
rahmatan lil ‘alamin, ta’lim, dan tazkiyah merupakan fondasi pendidikan 
yang menekankan pada pengembangan dimensi spiritual, intelektual, 
dan sosial peserta didik. Sayangnya, dalam praktiknya, pendidikan 
Islam seringkali terjebak pada pola formalistik yang menekankan 
hafalan dan kepatuhan tanpa menyentuh makna terdalam dari ajaran 
tersebut. Ini mengakibatkan alienasi antara peserta didik dengan nilai-
nilai humanistik Islam yang seharusnya membentuk kepribadian 
inklusif, empatik, dan aktif dalam perubahan sosial (Al-Attas, 1995). 

Humanisasi pendidikan Islam juga berarti mendidik manusia 
agar sadar akan tanggung jawabnya sebagai khalifah di bumi, yang 
membawa pesan keadilan, kebaikan, dan kasih sayang. Dalam 
pendekatan ini, pembelajaran tidak bersifat otoriter tetapi dialogis, 
tidak dogmatis tetapi reflektif, serta tidak eksklusif tetapi inklusif. 
Paulo Freire menyebut pendidikan sebagai proses pembebasan, di 
mana guru dan murid bersama-sama membangun kesadaran kritis 
terhadap realitas sosial dan spiritual yang dihadapi (Freire, 2005). Hal 
ini sangat relevan dengan semangat Islam yang mengangkat harkat 
manusia sebagai makhluk berakal dan bermoral. 

Kurikulum PAI sebagai instrumen utama pendidikan Islam 
harus didesain untuk memfasilitasi proses humanisasi ini. Guru bukan 
hanya penyampai doktrin tetapi fasilitator pertumbuhan nalar religius 
dan sosial siswa. Proyek pendidikan seperti ini akan membentuk 
generasi Muslim yang tidak hanya saleh secara ritual, tetapi juga 
berdaya secara sosial dan spiritual. Mereka akan mampu berdialog 
dengan keberagaman, mengedepankan prinsip keadilan, serta mampu 
menjadi agen perubahan dalam masyarakat. Pendidikan Islam yang 



Nadia Amanda 
 

 
438 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442  

 

humanis akan melahirkan manusia yang menyadari tanggung jawab 
dirinya terhadap Tuhan, sesama manusia, dan lingkungan (Junaidi, 
2020). 

Transformasi pendidikan Islam menuju paradigma humanistik 
memerlukan komitmen semua pihak, mulai dari perancang kebijakan 
hingga pelaksana pendidikan di ruang kelas. Perubahan ini tidak 
cukup hanya pada level metode, tetapi harus menyentuh filosofi 
pendidikan itu sendiri. Dengan menghidupkan kembali nilai-nilai 
dasar Islam yang berorientasi pada penghormatan terhadap manusia, 
pendidikan Islam akan menjadi proyek pembebasan dan pencerahan 
yang sejati. 
Penerapan Nilai-Nilai Humanistik dalam Interaksi Guru dan Siswa 

Penerapan nilai-nilai humanistik dalam interaksi guru dan siswa 
menjadi fondasi penting dalam membentuk suasana pembelajaran 
yang sehat, dialogis, dan memberdayakan. Dalam konteks Pendidikan 
Agama Islam (PAI), pendekatan ini tidak hanya memperkaya dimensi 
kognitif peserta didik, tetapi juga menyentuh aspek afektif dan moral. 
Nilai-nilai seperti kasih sayang (rahmah), penghargaan terhadap 
martabat manusia (karamah al-insan), kejujuran, empati, dan dialog 
terbuka merupakan inti dari pendekatan humanistik yang perlu 
diinternalisasikan dalam praktik pembelajaran sehari-hari. Guru tidak 
lagi berperan sebagai otoritas tunggal yang menuntut ketaatan 
mutlak, melainkan sebagai pendamping yang membantu siswa 
menemukan dan memaknai nilai-nilai keislaman secara reflektif dan 
kontekstual (Zamroni, 2011). 

Interaksi guru dan siswa yang dibangun atas dasar humanisme 
menuntut adanya komunikasi yang setara dan saling menghargai. 
Ketika guru mampu membangun suasana emosional yang aman dan 
suportif, siswa akan merasa dihargai sebagai individu yang memiliki 
potensi dan kebebasan berpikir. Hal ini dapat meningkatkan 
partisipasi aktif siswa dalam diskusi, membangun keberanian untuk 
bertanya, serta menumbuhkan kesadaran kritis terhadap nilai-nilai 
agama dan sosial. Penelitian menunjukkan bahwa hubungan 
interpersonal yang positif antara guru dan siswa memiliki dampak 
signifikan terhadap perkembangan kepribadian dan moralitas siswa, 
terutama dalam konteks pendidikan agama (Mariati & Silahuddin, 
2024). 



Membebaskan Ruang Kelas PAI dari Kekerasan Simbolik Melalui Pendekatan Humanistik 

 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442     439 

 

Dalam praktiknya, penerapan nilai-nilai humanistik dapat 
dilakukan melalui beberapa strategi. Pertama, guru perlu 
menghindari penggunaan bahasa yang menghakimi atau menakut-
nakuti, dan menggantinya dengan pendekatan yang penuh empati 
dan motivatif. Kedua, ruang kelas harus dijadikan sebagai tempat 
yang aman untuk menyampaikan pendapat dan pengalaman 
keagamaan siswa, tanpa merasa terancam atau dihakimi. Ketiga, 
proses pembelajaran perlu mengakomodasi perbedaan pemahaman 
siswa dan menghargai keragaman sebagai bagian dari rahmat Allah 
SWT. Langkah-langkah ini akan mengikis praktik-praktik kekerasan 
simbolik yang selama ini sering tidak disadari dalam proses 
pembelajaran PAI (Rohman, 2019). 

Selain itu, penanaman nilai-nilai humanistik juga berimplikasi 
pada perubahan paradigma evaluasi. Guru tidak hanya menilai dari 
aspek hafalan dan penguasaan materi, tetapi juga menilai proses dan 
perkembangan sikap siswa dalam memahami dan menginternalisasi 
nilai-nilai keislaman. Dengan begitu, pendidikan Islam menjadi sarana 
pembentukan karakter, bukan sekadar penyampaian dogma. Nilai-
nilai humanistik juga penting dalam menciptakan lingkungan sekolah 
yang bebas dari perundungan, kekerasan verbal, dan diskriminasi. 
Sekolah yang menginternalisasikan nilai-nilai ini akan membentuk 
iklim sosial yang kondusif bagi tumbuhnya kedamaian, solidaritas, 
dan saling pengertian (Yulianti, 2023). 

Peran guru sebagai agen nilai sangat vital dalam 
mentransformasi ruang kelas menjadi ruang pembebasan, bukan 
penundukan. Pendidikan Islam yang berbasis humanisme akan 
menghasilkan peserta didik yang tidak hanya saleh secara pribadi, 
tetapi juga peka terhadap realitas sosial. Dengan memperkuat 
interaksi yang humanistik, guru dan siswa dapat bersama-sama 
membangun peradaban yang lebih inklusif dan berkeadaban, sesuai 
dengan esensi ajaran Islam. 

 
Kesimpulan 

Kekerasan simbolik dalam ruang kelas Pendidikan Agama Islam 
(PAI) merupakan bentuk dominasi yang tidak kasat mata namun 
berdampak signifikan terhadap perkembangan nalar kritis dan 
spiritualitas siswa. Praktik seperti pemaksaan doktrin tanpa dialog, 



Nadia Amanda 
 

 
440 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442  

 

guru sebagai otoritas tunggal, serta bahasa pengajaran yang represif, 
secara tidak langsung meminggirkan kebebasan berpikir dan 
kesadaran religius yang reflektif. Dalam konteks ini, pendekatan 
humanistik hadir bukan sekadar sebagai metode pembelajaran 
alternatif, melainkan sebagai paradigma etik yang memulihkan relasi 
guru-siswa menjadi lebih egaliter, dialogis, dan menghargai 
kemanusiaan. 

Diperlukan upaya serius untuk mendesain ulang pendekatan 
pendidikan PAI dengan menekankan nilai-nilai humanistik sebagai 
prinsip dasar pedagogi. Guru-guru PAI sebaiknya mendapatkan 
pelatihan yang berorientasi pada pengembangan kompetensi 
pedagogis humanistik yang mampu menyentuh aspek afektif dan 
dialogis siswa. Selain itu, evaluasi kurikulum secara holistik dan 
partisipatif perlu dilakukan untuk memastikan bahwa materi dan 
metode pembelajaran benar-benar berpusat pada kebutuhan dan 
perkembangan peserta didik. Penelitian lanjutan juga sangat 
dianjurkan untuk mendalami pola relasi kuasa dalam kelas serta 
dinamika komunikasi religius yang konstruktif dan membebaskan. 

 
Referensi 

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the Metaphysics of Islam: An 
Exposition of the Fundamental Elements of the Worldview of Islam. 
International Institute of Islamic Thought and Civilization. 

Bourdieu, P., & Passeron, J. C. (1990). Reproduction in Education, Society 
and Culture. London: Sage. 
https://doi.org/10.4135/9781446211269 

Bourdieu, P., & Passeron, J.-C. (1990). Reproduction in Education, Society 

and Culture (2nd ed.). London: Sage Publications. 

Freire, P. (2005). Pedagogy of the Oppressed. Continuum. 

Hasan, S. (2022). Transformasi Pendidikan Islam dan Tantangan 
Globalisasi: Kajian Humanisasi Kurikulum PAI. Tarbiyatuna: 

https://doi.org/10.4135/9781446211269


Membebaskan Ruang Kelas PAI dari Kekerasan Simbolik Melalui Pendekatan Humanistik 

 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442     441 

 

Jurnal Pendidikan Islam, 16(1), 1–18. 
https://doi.org/10.21043/tarbiyatuna.v16i1.14873 

Hidayatullah, S. (2021). Humanisme dalam Pendidikan Islam: 

Relevansi Konsep Paulo Freire dengan Prinsip Tarbiyah. Jurnal 
Tarbiyah Islamiyah, 5(2), 99–110. 
https://doi.org/10.25077/tarbiyah.5.2.99-110.2021 

Junaidi, A. (2020). Pendidikan Islam Humanistik sebagai Upaya 
Menumbuhkan Toleransi Keagamaan Siswa. Jurnal Pendidikan 
Islam, 6(2), 123–138. https://doi.org/10.21043/jpi.v6i2.8842 

Mariati, M., & Silahuddin, S. (2024). The Role of Assistant Teachers in 
Realizing Boarding Schools That are Free From Bullying. Jurnal 
Ilmiah Teunuleh, 5(4), 187-195.  

Mudzakkir, M. (2023). Diskursus Kekerasan Simbolik dalam Praktik 
Pendidikan Agama. Jurnal Edukasi Islami, 12(2), 45–61. 
https://doi.org/10.24235/edukasi.v12i2.9987 

Nasution, A. (2022). Paradigma Humanistik dalam Kurikulum 
Pendidikan Agama Islam: Pendekatan Alternatif Menuju 
Pendidikan yang Membebaskan. Jurnal Pendidikan Islam 
Nusantara, 4(1), 55–68. https://doi.org/10.31219/osf.io/xq7jf 

Nurmila, A. S., & Ariani, S. (2025). IMPLEMENTASI MEDIA 

PEMBELAJARAN DALAM PERSPEKTIF HADIS. 

Rahman, A., & Zainuddin, M. (2023). Dogmatisme dalam Pengajaran 
Agama: Sebuah Ancaman terhadap Nalar Kritis Siswa. Al-
Tarbiyah: Jurnal Pendidikan Islam, 9(1), 25–40. 
https://doi.org/10.24042/atjpi.v9i1.5678 

Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual 

Tradition. University of Chicago Press. 
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226222654.001.0001 

https://doi.org/10.21043/tarbiyatuna.v16i1.14873
https://doi.org/10.25077/tarbiyah.5.2.99-110.2021
https://doi.org/10.21043/jpi.v6i2.8842
https://doi.org/10.24235/edukasi.v12i2.9987
https://doi.org/10.31219/osf.io/xq7jf
https://doi.org/10.24042/atjpi.v9i1.5678
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226222654.001.0001


Nadia Amanda 
 

 
442 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442  

 

Ramadan, T. (2004). Western Muslims and the Future of Islam. Oxford 
University Press. 
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195183566.001.0001 

Rohman, A. (2019). Pendidikan Agama Islam Berbasis Humanisme di 
Sekolah. Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 45–60. 
https://doi.org/10.14421/jpi.2019.81.45-60 

Syafi’i, M. (2017). Pendidikan Islam sebagai Proyek Humanisasi: 
Kajian Teoritis atas Urgensi Pembaruan Kurikulum. At-Ta’dib: 
Jurnal Ilmu Pendidikan, 12(1), 11–28. 
https://doi.org/10.21111/at-tadib.v12i1.1359 

Yulianti, R. (2023). Strategi Guru dalam Membangun Relasi Positif 

dengan Siswa: Pendekatan Humanistik dalam Pendidikan 
Agama. Jurnal Ilmiah Pendidikan Karakter, 6(2), 98–112. 
https://doi.org/10.21831/jipk.v6i2.11038 

Yusuf, M. (2017). Humanisme dalam Al-Qur’an: Kajian atas QS. Ali Imran: 
159. Jakarta: Pustaka Alvabet. 

Zamroni, M. (2019). Pendidikan Agama dan Reproduksi Kekuasaan 

Simbolik: Telaah Kritis Terhadap Relasi Guru dan Murid. 
Jurnal Pemikiran Islam dan Pendidikan, 9(1), 89–104. 
https://doi.org/10.18326/jpip.v9i1.89 

Zamroni, Z. (2011). Pendidikan Demokratis: Pendidikan yang 
Memanusiakan Manusia. Yogyakarta: Genta Press. 

Zarkasyi, H. F. (2021). Islamic Pedagogy and the Risk of Symbolic 

Violence in Religious Instruction. Tafkir: Interdisciplinary Journal 
of Islamic Education, 2(1), 45–62. 
https://doi.org/10.29300/tf.v2i1.4781 

https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195183566.001.0001
https://doi.org/10.14421/jpi.2019.81.45-60
https://doi.org/10.21111/at-tadib.v12i1.1359
https://doi.org/10.21831/jipk.v6i2.11038
https://doi.org/10.18326/jpip.v9i1.89
https://doi.org/10.29300/tf.v2i1.4781

