AN-NUR

Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442
E-ISSN: 3110-1496, P-ISSN: 3110-5599
DOI: 10.65802/ an-nur.v1i2.65

Membebaskan Ruang Kelas PAI dari Kekerasan
Simbolik Melalui Pendekatan Humanistik

Nadia Amanda
Sekolah Tinggi Ilmu Syariah Ummul Ayman Pidie Jaya, Indonesia
email: nadiaamandal40522@qmail.com

Article history: Received: 03Agustus 2025; Revised:08 Agustus 2025;
Accepted: 15 Agustus 2025; Published: 17 Agustus 2025

Abstract

Symbolic violence in Islamic Religious Education (PAI) classrooms is a subtle
yet systemic form of domination, manifested through judgmental language,
asymmetrical power relations between teachers and students, and the
imposition of obedience without critical space. This situation weakens
students’ religious reasoning and diminishes reflective spiritual awareness.
This article emphasizes the urgency of adopting a humanistic approach in
Islamic education, which upholds compassion, dialogue, and respect for
individual potential as pedagogical foundations. The study aims to identify the
forms of symbolic violence in PAI learning and explain how a humanistic
approach can liberate classrooms from such domination. Using a qualitative-
descriptive method, data were collected through classroom observations and
interviews with teachers and students at a public junior high school in Banda
Aceh, followed by thematic analysis. The findings reveal that symbolic violence
persists in PAI teaching practices, yet a more humanistic strategy encourages
dialogue, empathy, and critical awareness among students. The theoretical
contribution of this paper lies in broadening the discourse of Islamic pedagogy
toward symbolic liberation, while its practical significance offers
recommendations for curriculum reform and teacher training based on
humanistic ethics.

Keywords
symbolic violence, Islamic Religious Education, humanistic approach,
Islamic pedagogy, classroom

Author correspondence email: nadiaamanda140522@gmail.com
Available online at: https:/ /journal.an-nur.org/index.php/annur/index
Copyright (c) 2025 by Nadia Amanda



mailto:nadiaamanda140522@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index
mailto:nadiaamanda140522@gmail.com

Membebaskan Ruang Kelas PAI dari Kekerasan Simbolik Melalui Pendekatan Humanistik

Abstrak

Kekerasan simbolik dalam ruang kelas Pendidikan Agama Islam (PAI)
merupakan bentuk dominasi yang halus namun sistemik, seperti
bahasa pengajaran yang menghakimi, relasi kuasa yang tidak setara
antara guru dan siswa, serta penekanan pada ketaatan tanpa ruang
kritis. Kondisi ini menyebabkan lemahnya nalar keagamaan dan
menurunnya kesadaran spiritual-reflektif siswa. Artikel ini menyoroti
pentingnya pendekatan humanistik dalam pendidikan Islam yang
menempatkan kasih sayang, dialog, dan penghargaan terhadap
potensi individu sebagai fondasi pedagogis. Tujuan kajian ini adalah
untuk mengidentifikasi bentuk-bentuk kekerasan simbolik dalam
pembelajaran PAI serta menjelaskan bagaimana pendekatan
humanistik dapat membebaskan ruang kelas dari dominasi tersebut.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan
teknik pengumpulan data berupa observasi kelas, wawancara guru
dan siswa di salah satu SMP negeri di Banda Aceh, serta analisis
tematik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kekerasan simbolik
masih terjadi dalam praktik pembelajaran PAI, namun pendekatan
yang lebih humanis mampu menumbuhkan dialog, empati, dan
kesadaran kritis di kalangan siswa. Kontribusi teoretik artikel ini
adalah perluasan diskursus pedagogi Islam ke arah pembebasan
simbolik, sedangkan secara praktis menawarkan rekomendasi
reformasi kurikulum dan pelatihan guru berbasis etika humanistik.

Kata Kunci
kekerasan simbolik, PAI, pendekatan humanistik, pedagogi
Islam, ruang kelas

Pendahuluan

Realitas pendidikan Islam di ruang kelas dewasa ini tidak
sepenuhnya bebas dari praktik kekerasan, terutama kekerasan
simbolik yang tidak tampak secara fisik namun berdampak signifikan
terhadap proses pembelajaran dan pembentukan kepribadian siswa.
Kekerasan simbolik ini sering termanifestasi dalam relasi kuasa yang
timpang antara guru dan siswa, penggunaan bahasa yang
menghakimi, serta penekanan terhadap ketaatan secara mutlak tanpa
memberikan ruang dialogis. Dalam konteks pembelajaran Pendidikan
Agama Islam (PAI), guru kerap menjadi otoritas tunggal kebenaran,

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442 429



Nadia Amanda

sementara siswa diposisikan sebagai objek yang harus menerima
tanpa mempertanyakan. Ketimpangan ini menjadikan ruang kelas
sebagai arena reproduksi ketundukan, bukan sebagai tempat
pemberdayaan nalar kritis dan pertumbuhan spiritual yang otentik
(Zarkasyi, 2023). Realitas ini tidak jarang menimbulkan alienasi siswa
terhadap materi PAI yang seharusnya menjadi jembatan spiritual dan
etika sosial mereka.

Fenomena tersebut dapat dijelaskan melalui teori kekerasan
simbolik yang dikembangkan oleh Pierre Bourdieu. Ia menekankan
bahwa kekerasan simbolik terjadi ketika struktur dominasi
disusupkan melalui praktik-praktik representasi simbolik termasuk
bahasa, norma, dan kurikulum yang diterima secara tidak sadar oleh
pihak yang didominasi (Bourdieu & Passeron, 1990). Dalam konteks
PAI, bahasa keagamaan yang bersifat monologis dan ajektif, serta
metode pengajaran yang tidak partisipatif menjadi alat kekerasan
simbolik. Ketika guru lebih banyak menghakimi daripada
membimbing, memaksa doktrin ketimbang menginspirasi
pemahaman, maka siswa hanya menjadi wadah pasif dalam proses
belajar, dan tidak memiliki otonomi dalam memaknai ajaran agama.

Urgensi pendekatan humanistik dalam pendidikan Islam
menjadi sangat relevan untuk menjawab tantangan ini. Nilai-nilai
humanisme dalam Islam sesungguhnya telah diaktualisasikan sejak
masa Rasulullah SAW, di mana interaksi antara guru (Nabi) dan
murid (sahabat) sarat dengan kasih sayang, penghargaan terhadap
nalar dan potensi individu, serta ruang untuk berdialog secara
terbuka. Al-Qur'an sendiri banyak memberikan isyarat akan
pentingnya pendekatan yang lembut, seperti dalam QS. Ali Imran ayat
159 yang menekankan kelembutan hati dalam berdakwah dan
mendidik (Yusuf, 2017). Nilai humanisme Islam juga tercermin dalam
konsep tarbiyah sebagai proses penumbuhan, bukan sekadar
pemindahan ilmu. Oleh karena itu, pendekatan humanistik tidaklah
bertentangan dengan prinsip-prinsip keislaman, bahkan merupakan
esensi dari pendidikan Islam itu sendiri.

Pendekatan humanistik mengedepankan relasi yang setara
antara guru dan siswa. Dalam pendekatan ini, guru tidak hanya
mentransfer pengetahuan, tetapi juga menjadi fasilitator, pendengar
yang empatik, dan pemberi ruang tumbuh bagi pemikiran dan

430 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442



Membebaskan Ruang Kelas PAI dari Kekerasan Simbolik Melalui Pendekatan Humanistik

perasaan siswa. Model ini membuka ruang kelas sebagai tempat
pembebasan, bukan pembekuan pikiran. Dalam konteks pembelajaran
PAI, hal ini berarti penyampaian ajaran agama tidak dilakukan secara
dogmatis dan koersif, tetapi melalui proses pemahaman yang
menekankan nilai-nilai kemanusiaan, argumentasi rasional, serta
pengalaman spiritual yang reflektif (Nasution, 2022). Dengan
pendekatan ini, pendidikan PAI dapat menjadi sarana membentuk
kesadaran keagamaan yang autentik dan transformatif.

Berbagai riset menunjukkan bahwa pendekatan yang
menekankan pada otoritarianisme dan penanaman nilai secara
indoktrinatif cenderung menghasilkan siswa yang taat secara formal,
namun tidak memiliki pemahaman yang mendalam terhadap nilai-
nilai agama yang sesungguhnya. Mereka mudah tergelincir pada
sikap eksklusif, intoleran, atau bahkan radikal, karena tidak dilatih
untuk berpikir kritis dan berdialog dengan keragaman pemahaman
(Rahman & Zainuddin, 2023). Oleh sebab itu, reformulasi pendekatan
pengajaran PAI menjadi urgen, dengan menempatkan pendekatan
humanistik sebagai prinsip dasar.

Pendekatan humanistik ini juga sejalan dengan prinsip-prinsip
pendidikan emansipatoris ala Paulo Freire, yang menolak pendidikan
sebagai praktik penindasan dan menekankan dialog sebagai alat
pembebasan. Dalam pendidikan Islam, pendekatan ini sejatinya dapat
diwujudkan melalui pengajaran berbasis dialogis, refleksi nilai, dan
partisipasi aktif siswa. Guru dalam hal ini berfungsi sebagai teman
belajar, bukan sebagai satu-satunya sumber kebenaran (Hidayatullah,
2021). Ketika nilai-nilai seperti empati, kasih sayang, dan keadilan
menjadi landasan dalam pembelajaran PAI, maka ruang kelas tidak
hanya menjadi tempat belajar agama, tetapi juga ruang restorasi
hubungan kemanusiaan yang autentik.

Rumusan masalah dalam kajian ini diturunkan dari realitas dan
konseptualisasi di atas. Pertama, bagaimana bentuk-bentuk kekerasan
simbolik dalam pembelajaran PAI di sekolah? Kedua, bagaimana
pendekatan humanistik dapat membebaskan ruang kelas dari
kekerasan simbolik? Tujuan kajian ini adalah untuk mengidentifikasi
wujud kekerasan simbolik dalam pengajaran PAI, serta
mengeksplorasi strategi humanistik dalam membentuk ruang kelas
yang lebih adil, dialogis, dan membebaskan.

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442 431



Nadia Amanda

Dengan pendekatan ini, artikel ini bertujuan memberikan
kontribusi konseptual terhadap perumusan pendidikan Islam yang
lebih kontekstual dan humanis. Artikel ini juga berharap dapat
menginspirasi guru-guru PAI dalam mengembangkan praktik
pengajaran yang lebih reflektif dan memberdayakan siswa sebagai
subjek dalam proses pendidikan.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif
untuk menggali secara mendalam bentuk-bentuk kekerasan simbolik
dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) serta
mengeksplorasi  penerapan  pendekatan  humanistik = dalam
membebaskan ruang kelas dari praktik tersebut. Teknik pengumpulan
data dilakukan melalui observasi langsung di dalam kelas, wawancara
mendalam dengan guru PAI, serta diskusi kelompok terfokus (focus
group discussion/FGD) bersama siswa. Penelitian ini dilaksanakan di
SMP Negeri 7 Banda Aceh yang dipilih secara purposif karena
memiliki keragaman latar belakang siswa serta keterbukaan pihak
sekolah terhadap inovasi dalam pembelajaran agama.

Adapun subjek penelitian terdiri dari dua guru PAI dan delapan
siswa kelas VIII yang dipilih secara purposif berdasarkan
keterlibatannya dalam proses pembelajaran PAI secara aktif. Data
yang diperoleh dianalisis dengan menggunakan teknik analisis
tematik, di mana temuan dari observasi dan wawancara dikategorikan
ke dalam tema-tema utama seperti relasi kuasa, ekspresi verbal guru,
partisipasi siswa, dan pola dialog di ruang kelas. Teknik ini
memungkinkan peneliti untuk menemukan pola-pola kekerasan
simbolik sekaligus menelusuri potensi perubahan melalui penerapan
pendekatan humanistik dalam praktik pendidikan Islam.

Hasil

Hasil observasi dan wawancara di SMP Negeri 7 Banda Aceh
menunjukkan bahwa kekerasan simbolik dalam ruang kelas PAI
masih sering terjadi dalam bentuk pemaksaan doktrin tanpa disertai
penjelasan  kontekstual ~yang memadai. Guru cenderung
menyampaikan ajaran agama secara satu arah dan literal, seperti
dalam pembahasan tentang pahala dan dosa, surga dan neraka, atau

432 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442



Membebaskan Ruang Kelas PAI dari Kekerasan Simbolik Melalui Pendekatan Humanistik

kewajiban ibadah, tanpa membuka ruang refleksi atas relevansi ajaran
tersebut dengan kehidupan sehari-hari siswa. Selain itu, ruang diskusi
nyaris tidak tersedia dalam pembelajaran. Ketika siswa mencoba
mengajukan pertanyaan atau sudut pandang alternatif, tanggapan
guru kerap Kkali bersifat normatif atau bahkan menghakimi, yang
menimbulkan rasa takut dan enggan bagi siswa untuk terlibat aktif.

Namun demikian, indikasi perubahan mulai terlihat ketika
sebagian guru mencoba menerapkan pendekatan yang lebih
humanistik. Dalam beberapa sesi pembelajaran yang diamati, guru
yang membuka kelas dengan pertanyaan reflektif dan memberi ruang
dialog, seperti “bagaimana menurut kalian makna taqwa di zaman
sekarang?”, berhasil menciptakan suasana belajar yang lebih terbuka
dan partisipatif. Siswa menunjukkan antusiasme dan keberanian
untuk menyampaikan pendapat, bahkan dari mereka yang biasanya
pasif. Perubahan ini mengindikasikan bahwa pendekatan humanistik
berpotensi besar dalam membongkar pola-pola kekerasan simbolik
dan membangun relasi guru-siswa yang lebih egaliter dalam
pembelajaran PAIL

Pembahasan
Konsep Kekerasan Simbolik dalam Pendidikan dan Relevansinya
dalam PAI

Kekerasan simbolik merupakan konsep yang diperkenalkan
oleh Pierre Bourdieu untuk menjelaskan bentuk kekerasan yang tidak
kasatmata namun sangat efektif dalam menanamkan dominasi
melalui bahasa, simbol, dan struktur sosial yang dianggap wajar.
Dalam konteks pendidikan, kekerasan simbolik terjadi ketika institusi
sekolah termasuk guru dan kurikulum membentuk dan
menundukkan pola pikir peserta didik tanpa disadari sebagai bentuk
dominasi. Proses ini berjalan melalui penyampaian nilai, norma, dan
ideologi yang dianggap tunggal dan benar, tanpa memberi ruang
kepada peserta didik untuk bertanya, menafsirkan ulang, atau
menantang otoritas (Bourdieu & Passeron, 1990). Dalam pendidikan
agama Islam (PAI), kekerasan simbolik dapat muncul dalam bentuk
penyampaian ajaran secara dogmatis, pengabaian terhadap konteks
sosial, serta penolakan terhadap keragaman pemahaman keagamaan.

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442 433



Nadia Amanda

Pembelajaran PAI yang bersifat monologis dan menempatkan
guru sebagai satu-satunya sumber kebenaran memperkuat
mekanisme kekerasan simbolik di ruang kelas. Guru sering kali tidak
sadar bahwa penggunaan bahasa yang menghakimi atau sikap yang
menekankan ketaatan mutlak justru membungkam potensi kritis
siswa. Sebagai contoh, pernyataan seperti orang yang tidak salat pasti
masuk neraka sering dilontarkan tanpa menjelaskan latar belakang
hukum, konteks sosial, atau perbedaan pendapat dalam fikih. Hal ini
menimbulkan efek psikologis berupa rasa takut, perasaan berdosa
yang tidak produktif, dan persepsi bahwa agama hanya soal
hukuman, bukan proses pencarian makna. Kekerasan simbolik
semacam ini tidak melibatkan kekerasan fisik, tetapi secara perlahan
membentuk kesadaran siswa yang patuh tanpa daya reflektif dan
kritis terhadap ajaran agama yang mereka terima (Zarkasyi, 2021).

Kekerasan simbolik dalam pendidikan agama juga tampak
dalam kurikulum yang tidak memberi ruang dialog dan interpretasi
alternatif. Dalam banyak buku ajar PAI di sekolah, ayat-ayat Al-
Qur’an dan hadis kerap disajikan dalam bentuk kutipan literal tanpa
penjelasan konteks asbabun nuzul atau asbabul wurud, apalagi
pendekatan tematik-kontekstual. Padahal, realitas sosial siswa masa
kini jauh lebih kompleks dan memerlukan pendekatan keagamaan
yang dialogis dan kontekstual. Kurikulum yang mengabaikan ini
justru mereproduksi pandangan agama yang rigid dan eksklusif. Hal
ini sejalan dengan kritik para pemikir progresif Muslim yang
menekankan pentingnya pembebasan dalam pendidikan Islam —
bukan sekadar menyampaikan ajaran, tetapi mengajak peserta didik
memahami, merenung, dan bertanya secara bebas dalam bimbingan
nilai-nilai spiritual yang rahmatan lil ‘alamin (Ramadan, 2004).

Pendidikan agama Islam seharusnya menjadi ruang
emansipatoris, tempat siswa menemukan makna ajaran Islam yang
relevan dengan realitas hidup mereka. Untuk itu, pendekatan
humanistik menjadi sangat relevan sebagai antitesis dari kekerasan
simbolik. Pendekatan ini menempatkan peserta didik sebagai subjek,
bukan objek; mengakui keberagaman pengalaman dan cara berpikir
mereka; serta memberi ruang untuk berdialog secara egaliter. Dalam
pandangan Fazlur Rahman, pembelajaran keagamaan ideal adalah
pembelajaran yang mampu mengaitkan teks-teks suci dengan

434 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442



Membebaskan Ruang Kelas PAI dari Kekerasan Simbolik Melalui Pendekatan Humanistik

tantangan-tantangan zaman, melalui refleksi moral dan intelektual
yang terus-menerus (Rahman, 1982). Dalam konteks ini,
membebaskan ruang kelas PAI dari kekerasan simbolik bukan hanya
strategi pedagogis, melainkan bentuk tanggung jawab etis dalam
membina generasi beriman yang kritis, inklusif, dan berkeadaban.
Manifestasi Kekerasan Simbolik di Ruang Kelas PAI dan Dampaknya
terhadap Psikologi Siswa

Kekerasan simbolik dalam ruang kelas Pendidikan Agama Islam
(PAI) sering kali tersembunyi di balik narasi kebenaran tunggal dan
metode pengajaran yang otoritatif. Guru sebagai otoritas keilmuan
dan moral kadang menyampaikan ajaran agama tanpa membuka
ruang interpretasi, diskusi, atau refleksi kritis dari siswa. Ketika
pemahaman keagamaan hanya diposisikan sebagai hafalan dogmatis
tanpa penjelasan kontekstual, maka siswa tidak diberi ruang untuk
berpikir mandiri, apalagi menyuarakan pendapat berbeda. Hal ini
memperlihatkan dominasi simbolik yang mengalir melalui bahasa
keagamaan, metode pembelajaran, dan relasi kuasa yang tidak setara.
Bahasa keagamaan yang mengandung ancaman, seperti "jika tidak taat
maka berdosa," menjadi instrumen dominasi yang dapat menghambat
perkembangan psikologis siswa (Zamroni, 2019).

Manifestasi kekerasan simbolik juga terlihat dari minimnya
partisipasi siswa dalam proses pembelajaran. Mereka dididik untuk
menerima ajaran secara patuh tanpa mempertanyakan relevansinya
dengan kehidupan sehari-hari. Guru cenderung menyampaikan
materi dengan pendekatan ceramah satu arah, sehingga interaksi
terbatas dan cenderung bersifat normatif-otoritatif. Sebagai contoh,
ajaran mengenai pakaian syar’i atau adab pergaulan disampaikan
dengan nada perintah atau bahkan disertai stigmatisasi terhadap
perilaku yang dianggap menyimpang. Dalam situasi seperti ini, siswa
merasa diawasi dan ditekan secara psikologis untuk tampil sesuai
dengan standar tertentu, meskipun belum memahami sepenuhnya
alasan normatifnya (Mudzakkir, 2023).

Secara psikologis, kekerasan simbolik di ruang kelas dapat
menimbulkan efek jangka panjang bagi perkembangan siswa. Rasa
takut, tidak percaya diri, hingga kebingungan identitas religius bisa
muncul akibat pengalaman belajar yang represif. Siswa yang memiliki
pandangan keagamaan berbeda dengan yang disampaikan guru

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442 435



Nadia Amanda

berpotensi merasa terasing dan tidak mendapat ruang ekspresi.
Mereka akan menyembunyikan identitas religius atau pemikirannya
demi menghindari label sesat atau kurang taat. Ketidakmampuan
untuk berdialog secara terbuka menjadikan siswa pasif dan apatis
terhadap isu-isu keagamaan yang seharusnya menjadi ruang reflektif
mereka (Nurmila & Ariani, 2025). Dalam konteks ini, ruang kelas
bukan lagi menjadi tempat pertumbuhan iman yang sehat, melainkan
menjadi arena tekanan sosial berbasis simbol dan bahasa religius.

Kekerasan simbolik juga berdampak pada rendahnya literasi
spiritual dan afektif siswa. Mereka mungkin memiliki pengetahuan
ajaran agama, tetapi gagal memahami nilai-nilai etis yang terkandung
di dalamnya, seperti keadilan, kasih sayang, dan toleransi. Hal ini
mengakibatkan berkembangnya pola pikir eksklusif, mudah
menghakimi, dan tidak mampu hidup berdampingan dengan
keberagaman. Menurut Hasan (2022), salah satu indikator pendidikan
agama yang gagal adalah ketika siswa mampu menjawab soal ujian
agama tetapi tidak mampu menunjukkan sikap toleran dan empati
dalam kehidupan sosial. Pendidikan yang seharusnya memanusiakan
justru menciptakan jarak antara siswa dengan semangat rahmah yang
diajarkan dalam Islam.

Mengatasi  kekerasan simbolik memerlukan perubahan
mendasar dalam pendekatan pedagogis PAI Pendekatan humanistik
yang menempatkan siswa sebagai subjek pembelajaran menjadi salah
satu jalan keluar. Dalam pendekatan ini, guru tidak hanya
menyampaikan materi, tetapi juga membuka ruang dialog, mengakui
pengalaman religius siswa, dan membimbing mereka memahami
ajaran secara kontekstual. Pemanfaatan media pembelajaran yang
kreatif dan partisipatif, seperti diskusi kelompok, proyek sosial, dan
penafsiran kontekstual ayat-ayat Al-Qur’an, dapat menjadi strategi
pembebasan ruang kelas dari kekerasan simbolik (Nurmila & Ariani,
2025). Dalam kerangka ini, pendidikan agama tidak lagi menjadi
ruang dominasi simbolik, tetapi menjadi lahan pertumbuhan spiritual,
intelektual, dan emosional yang sehat bagi peserta didik.

Pendidikan Islam sebagai Proyek Humanisasi Manusia

Pendidikan Islam pada hakikatnya bukan hanya transmisi
ajaran agama secara tekstual, tetapi merupakan proyek peradaban
yang bertujuan mengembangkan potensi kemanusiaan dalam bingkai

436 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442



Membebaskan Ruang Kelas PAI dari Kekerasan Simbolik Melalui Pendekatan Humanistik

nilai-nilai ilahiah. Gagasan ini sejalan dengan pandangan bahwa Islam
datang tidak semata untuk mengatur ritual, melainkan juga untuk
mengangkat martabat manusia melalui ilmu, akhlak, dan amal sosial.
Dalam kerangka ini, pendidikan Islam harus diletakkan sebagai ruang
pengembangan fitrah kemanusiaan, yaitu potensi berpikir,
berperasaan, dan bertindak etis secara seimbang. Oleh karena itu,
pendidikan Islam yang ideal tidak hanya mengajarkan apa yang benar,
tetapi juga mengapa itu benar dan bagaimana hidup bersama secara
bermartabat (Syafi'i, 2017).

Prinsip humanisasi dalam pendidikan Islam berakar kuat pada
ajaran Al-Qur’an dan teladan Nabi Muhammad saw. Konsep seperti
rahmatan lil ‘alamin, ta’lim, dan tazkiyah merupakan fondasi pendidikan
yang menekankan pada pengembangan dimensi spiritual, intelektual,
dan sosial peserta didik. Sayangnya, dalam praktiknya, pendidikan
Islam seringkali terjebak pada pola formalistik yang menekankan
hafalan dan kepatuhan tanpa menyentuh makna terdalam dari ajaran
tersebut. Ini mengakibatkan alienasi antara peserta didik dengan nilai-
nilai humanistik Islam yang seharusnya membentuk kepribadian
inklusif, empatik, dan aktif dalam perubahan sosial (Al-Attas, 1995).

Humanisasi pendidikan Islam juga berarti mendidik manusia
agar sadar akan tanggung jawabnya sebagai khalifah di bumi, yang
membawa pesan keadilan, kebaikan, dan kasih sayang. Dalam
pendekatan ini, pembelajaran tidak bersifat otoriter tetapi dialogis,
tidak dogmatis tetapi reflektif, serta tidak eksklusif tetapi inklusif.
Paulo Freire menyebut pendidikan sebagai proses pembebasan, di
mana guru dan murid bersama-sama membangun kesadaran kritis
terhadap realitas sosial dan spiritual yang dihadapi (Freire, 2005). Hal
ini sangat relevan dengan semangat Islam yang mengangkat harkat
manusia sebagai makhluk berakal dan bermoral.

Kurikulum PAI sebagai instrumen utama pendidikan Islam
harus didesain untuk memfasilitasi proses humanisasi ini. Guru bukan
hanya penyampai doktrin tetapi fasilitator pertumbuhan nalar religius
dan sosial siswa. Proyek pendidikan seperti ini akan membentuk
generasi Muslim yang tidak hanya saleh secara ritual, tetapi juga
berdaya secara sosial dan spiritual. Mereka akan mampu berdialog
dengan keberagaman, mengedepankan prinsip keadilan, serta mampu
menjadi agen perubahan dalam masyarakat. Pendidikan Islam yang

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442 437



Nadia Amanda

humanis akan melahirkan manusia yang menyadari tanggung jawab
dirinya terhadap Tuhan, sesama manusia, dan lingkungan (Junaidi,
2020).

Transformasi pendidikan Islam menuju paradigma humanistik
memerlukan komitmen semua pihak, mulai dari perancang kebijakan
hingga pelaksana pendidikan di ruang kelas. Perubahan ini tidak
cukup hanya pada level metode, tetapi harus menyentuh filosofi
pendidikan itu sendiri. Dengan menghidupkan kembali nilai-nilai
dasar Islam yang berorientasi pada penghormatan terhadap manusia,
pendidikan Islam akan menjadi proyek pembebasan dan pencerahan
yang sejati.

Penerapan Nilai-Nilai Humanistik dalam Interaksi Guru dan Siswa

Penerapan nilai-nilai humanistik dalam interaksi guru dan siswa
menjadi fondasi penting dalam membentuk suasana pembelajaran
yang sehat, dialogis, dan memberdayakan. Dalam konteks Pendidikan
Agama Islam (PAI), pendekatan ini tidak hanya memperkaya dimensi
kognitif peserta didik, tetapi juga menyentuh aspek afektif dan moral.
Nilai-nilai seperti kasih sayang (rahmah), penghargaan terhadap
martabat manusia (karamah al-insan), kejujuran, empati, dan dialog
terbuka merupakan inti dari pendekatan humanistik yang perlu
diinternalisasikan dalam praktik pembelajaran sehari-hari. Guru tidak
lagi berperan sebagai otoritas tunggal yang menuntut ketaatan
mutlak, melainkan sebagai pendamping yang membantu siswa
menemukan dan memaknai nilai-nilai keislaman secara reflektif dan
kontekstual (Zamroni, 2011).

Interaksi guru dan siswa yang dibangun atas dasar humanisme
menuntut adanya komunikasi yang setara dan saling menghargai.
Ketika guru mampu membangun suasana emosional yang aman dan
suportif, siswa akan merasa dihargai sebagai individu yang memiliki
potensi dan kebebasan berpikir. Hal ini dapat meningkatkan
partisipasi aktif siswa dalam diskusi, membangun keberanian untuk
bertanya, serta menumbuhkan kesadaran kritis terhadap nilai-nilai
agama dan sosial. Penelitian menunjukkan bahwa hubungan
interpersonal yang positif antara guru dan siswa memiliki dampak
signifikan terhadap perkembangan kepribadian dan moralitas siswa,
terutama dalam konteks pendidikan agama (Mariati & Silahuddin,
2024).

438 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442



Membebaskan Ruang Kelas PAI dari Kekerasan Simbolik Melalui Pendekatan Humanistik

Dalam praktiknya, penerapan nilai-nilai humanistik dapat
dilakukan melalui beberapa strategi. Pertama, guru perlu
menghindari penggunaan bahasa yang menghakimi atau menakut-
nakuti, dan menggantinya dengan pendekatan yang penuh empati
dan motivatif. Kedua, ruang kelas harus dijadikan sebagai tempat
yang aman untuk menyampaikan pendapat dan pengalaman
keagamaan siswa, tanpa merasa terancam atau dihakimi. Ketiga,
proses pembelajaran perlu mengakomodasi perbedaan pemahaman
siswa dan menghargai keragaman sebagai bagian dari rahmat Allah
SWT. Langkah-langkah ini akan mengikis praktik-praktik kekerasan
simbolik yang selama ini sering tidak disadari dalam proses
pembelajaran PAI (Rohman, 2019).

Selain itu, penanaman nilai-nilai humanistik juga berimplikasi
pada perubahan paradigma evaluasi. Guru tidak hanya menilai dari
aspek hafalan dan penguasaan materi, tetapi juga menilai proses dan
perkembangan sikap siswa dalam memahami dan menginternalisasi
nilai-nilai keislaman. Dengan begitu, pendidikan Islam menjadi sarana
pembentukan karakter, bukan sekadar penyampaian dogma. Nilai-
nilai humanistik juga penting dalam menciptakan lingkungan sekolah
yang bebas dari perundungan, kekerasan verbal, dan diskriminasi.
Sekolah yang menginternalisasikan nilai-nilai ini akan membentuk
iklim sosial yang kondusif bagi tumbuhnya kedamaian, solidaritas,
dan saling pengertian (Yulianti, 2023).

Peran guru sebagai agen nilai sangat vital dalam
mentransformasi ruang kelas menjadi ruang pembebasan, bukan
penundukan. Pendidikan Islam yang berbasis humanisme akan
menghasilkan peserta didik yang tidak hanya saleh secara pribadi,
tetapi juga peka terhadap realitas sosial. Dengan memperkuat
interaksi yang humanistik, guru dan siswa dapat bersama-sama
membangun peradaban yang lebih inklusif dan berkeadaban, sesuai
dengan esensi ajaran Islam.

Kesimpulan

Kekerasan simbolik dalam ruang kelas Pendidikan Agama Islam
(PAI) merupakan bentuk dominasi yang tidak kasat mata namun
berdampak signifikan terhadap perkembangan nalar kritis dan
spiritualitas siswa. Praktik seperti pemaksaan doktrin tanpa dialog,

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442 439



Nadia Amanda

guru sebagai otoritas tunggal, serta bahasa pengajaran yang represif,
secara tidak langsung meminggirkan kebebasan berpikir dan
kesadaran religius yang reflektif. Dalam konteks ini, pendekatan
humanistik hadir bukan sekadar sebagai metode pembelajaran
alternatif, melainkan sebagai paradigma etik yang memulihkan relasi
guru-siswa menjadi lebih egaliter, dialogis, dan menghargai
kemanusiaan.

Diperlukan upaya serius untuk mendesain ulang pendekatan
pendidikan PAI dengan menekankan nilai-nilai humanistik sebagai
prinsip dasar pedagogi. Guru-guru PAI sebaiknya mendapatkan
pelatihan yang berorientasi pada pengembangan kompetensi
pedagogis humanistik yang mampu menyentuh aspek afektif dan
dialogis siswa. Selain itu, evaluasi kurikulum secara holistik dan
partisipatif perlu dilakukan untuk memastikan bahwa materi dan
metode pembelajaran benar-benar berpusat pada kebutuhan dan
perkembangan peserta didik. Penelitian lanjutan juga sangat
dianjurkan untuk mendalami pola relasi kuasa dalam kelas serta
dinamika komunikasi religius yang konstruktif dan membebaskan.

Referensi

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the Metaphysics of Islam: An
Exposition of the Fundamental Elements of the Worldview of Islam.
International Institute of Islamic Thought and Civilization.

Bourdieu, P., & Passeron, J. C. (1990). Reproduction in Education, Society
and Culture. London: Sage.
https:/ /doi.ore/10.4135/9781446211269

Bourdieu, P., & Passeron, ].-C. (1990). Reproduction in Education, Society
and Culture (2nd ed.). London: Sage Publications.

Freire, P. (2005). Pedagogy of the Oppressed. Continuum.

Hasan, S. (2022). Transformasi Pendidikan Islam dan Tantangan
Globalisasi: Kajian Humanisasi Kurikulum PAI. Tarbiyatuna:

440 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442


https://doi.org/10.4135/9781446211269

Membebaskan Ruang Kelas PAI dari Kekerasan Simbolik Melalui Pendekatan Humanistik

Jurnal Pendidikan Islam, 16(1), 1-18.
https:/ /doi.org/10.21043 /tarbivatuna.v16i1.14873

Hidayatullah, S. (2021). Humanisme dalam Pendidikan Islam:
Relevansi Konsep Paulo Freire dengan Prinsip Tarbiyah. Jurnal
Tarbiyah Islamiyah, 5(2), 99-110.
https://doi.org/10.25077/tarbiyah.5.2.99-110.2021

Junaidi, A. (2020). Pendidikan Islam Humanistik sebagai Upaya
Menumbuhkan Toleransi Keagamaan Siswa. Jurnal Pendidikan
Islam, 6(2), 123-138. https:/ /doi.org/10.21043 /jpi.v6i2.8842

Mariati, M., & Silahuddin, S. (2024). The Role of Assistant Teachers in
Realizing Boarding Schools That are Free From Bullying. Jurnal
Ilmiah Teunuleh, 5(4), 187-195.

Mudzakkir, M. (2023). Diskursus Kekerasan Simbolik dalam Praktik
Pendidikan Agama. Jurnal Edukasi Islami, 12(2), 45-61.
https:/ /doi.org/10.24235/edukasi.v12i2.9987

Nasution, A. (2022). Paradigma Humanistik dalam Kurikulum
Pendidikan Agama Islam: Pendekatan Alternatif Menuju
Pendidikan yang Membebaskan. Jurnal Pendidikan Islam
Nusantara, 4(1), 55-68. https://doi.org/10.31219/ osf.io / xq7jf

Nurmila, A. S., & Ariani, S. (2025). IMPLEMENTASI MEDIA
PEMBELAJARAN DALAM PERSPEKTIF HADIS.

Rahman, A., & Zainuddin, M. (2023). Dogmatisme dalam Pengajaran
Agama: Sebuah Ancaman terhadap Nalar Kritis Siswa. Al-
Tarbiyah: Jurnal Pendidikan Islam, 9(1), 25-40.
https://doi.org/10.24042 / atjpi.v9il.5678

Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual
Tradition. University of Chicago Press.
https:/ /doi.org/10.7208 /chicago/9780226222654.001.0001

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442 441


https://doi.org/10.21043/tarbiyatuna.v16i1.14873
https://doi.org/10.25077/tarbiyah.5.2.99-110.2021
https://doi.org/10.21043/jpi.v6i2.8842
https://doi.org/10.24235/edukasi.v12i2.9987
https://doi.org/10.31219/osf.io/xq7jf
https://doi.org/10.24042/atjpi.v9i1.5678
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226222654.001.0001

Nadia Amanda

Ramadan, T. (2004). Western Muslims and the Future of Islam. Oxford
University Press.
https:/ /doi.org/10.1093 / acprof:0so0/9780195183566.001.0001

Rohman, A. (2019). Pendidikan Agama Islam Berbasis Humanisme di
Sekolah. Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 45-60.
https:/ /doi.org/10.14421 /jpi.2019.81.45-60

Syafi'i, M. (2017). Pendidikan Islam sebagai Proyek Humanisasi:
Kajian Teoritis atas Urgensi Pembaruan Kurikulum. At-Ta’dib:
Jurnal Ilmu Pendidikan, 12(1), 11-28.
https://doi.org/10.21111 /at-tadib.v12i1.1359

Yulianti, R. (2023). Strategi Guru dalam Membangun Relasi Positif
dengan Siswa: Pendekatan Humanistik dalam Pendidikan
Agama. Jurnal Ilmiah Pendidikan Karakter, 6(2), 98-112.
https://doi.org/10.21831 /jipk.v6i2.11038

Yusuf, M. (2017). Humanisme dalam Al-Qur’an: Kajian atas QS. Ali Imran:
159. Jakarta: Pustaka Alvabet.

Zamroni, M. (2019). Pendidikan Agama dan Reproduksi Kekuasaan
Simbolik: Telaah Kritis Terhadap Relasi Guru dan Murid.
Jurnal ~ Pemikiran Islam dan  Pendidikan, 9(1), 89-104.
https://doi.org/10.18326/jpip.v9il.89

Zamroni, Z. (2011). Pendidikan Demokratis: Pendidikan yang
Memanusiakan Manusia. Yogyakarta: Genta Press.

Zarkasyi, H. F. (2021). Islamic Pedagogy and the Risk of Symbolic
Violence in Religious Instruction. Tafkir: Interdisciplinary Journal
of Islamic Education, 2(1), 45-62.
https://doi.org/10.29300/ tf.v2i1.4781

442 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 428-442


https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195183566.001.0001
https://doi.org/10.14421/jpi.2019.81.45-60
https://doi.org/10.21111/at-tadib.v12i1.1359
https://doi.org/10.21831/jipk.v6i2.11038
https://doi.org/10.18326/jpip.v9i1.89
https://doi.org/10.29300/tf.v2i1.4781

