
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459 
E-ISSN: 3110-1496, P-ISSN: 3110-5599   

DOI: 10.65802/an-nur.v1i2.67 
 

 
Author correspondence email: nacichannel3@gmail.com 
Available online at: https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index 
Copyright (c) 2025 by Nasrullah Nasrullah 
 

 

Menggugat Model Evaluasi Kognitif dalam PAI sebagai 
Penghambat Pendewasaan Iman 

 
Nasrullah 

Sekolah Tinggi Ilmu Syariah Ummul Ayman Pidie Jaya, Indonesia 
email: nacichannel3@gmail.com 

 
 

 Article history: Received: 05 Agustus 2025; Revised:08 Agustus 2025;  
Accepted: 15 Agustus 2025; Published: 17 Agustus 2025 

 
Abstract 

Assessment in Islamic Religious Education (PAI) has long been dominated by 
a cognitive-oriented approach, focusing on material mastery, memorization, 
and formal accuracy. Such evaluation models have drawn criticism for their 
failure to reflect the depth of students’ faith and piety. This study aims to 
evaluate the impact of cognitive-dominated assessments on students' faith 
development and to propose a more holistic approach. Using a descriptive 
qualitative method, the research was conducted in several junior high schools 
in Banda Aceh. Data were collected through in-depth interviews, classroom 
observations, and document analysis of assessment instruments. The findings 
reveal that cognitively focused evaluations tend to neglect students’ affective 
and spiritual dimensions. This results in shallow, ritualistic faith with 
minimal moral reflection. The study underscores the need for a transformative 
evaluation model in PAI that integrates spiritual reflection, religious 
experiences, and moral awareness. The implications highlight the urgency of 
designing religious assessments that genuinely shape students’ religious 
character in the current context of moral complexity. 
 

Keywords 
cognitive evaluation, Islamic Religious Education, faith, spiritual 

assessment 

 

Abstrak 
Penilaian dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) selama ini lebih 
banyak berorientasi pada aspek kognitif, seperti penguasaan 
materi, hafalan ayat, dan jawaban benar secara formal. Model 

mailto:nacichannel3@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index
mailto:nacichannel3@gmail.com


Nasrullah 
 

 
444 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459  

 

evaluasi semacam ini menuai kritik karena dinilai gagal 
menggambarkan kedalaman iman dan kesalehan siswa secara 
utuh. Studi ini bertujuan untuk mengevaluasi dampak dominasi 
evaluasi kognitif terhadap proses pendewasaan iman siswa dan 
mengusulkan pendekatan alternatif yang lebih holistik. 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif 
dengan lokasi studi di beberapa sekolah menengah pertama di 
Banda Aceh. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui 
wawancara mendalam, observasi kelas, dan dokumentasi 
instrumen evaluasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
evaluasi yang semata-mata berorientasi pada aspek kognitif 
justru cenderung mengabaikan dimensi afektif dan spiritual 
siswa. Hal ini menyebabkan keimanan siswa menjadi dangkal, 
ritualistik, dan minim refleksi moral. Temuan ini menegaskan 
perlunya transformasi dalam sistem evaluasi PAI menuju model 
yang mampu mengintegrasikan refleksi spiritual, pengalaman 
keagamaan, serta kesadaran moral. Implikasi dari penelitian ini 
adalah pentingnya desain evaluasi yang mampu membentuk 
kepribadian religius secara utuh dan menyentuh aspek terdalam 
keberagamaan siswa di era kompleksitas moral saat ini. 
 

Kata Kunci 
evaluasi kognitif, Pendidikan Agama Islam, iman, evaluasi 

spiritual 

 
 
Pendahuluan 

Pendidikan Agama Islam (PAI) di Indonesia masih sangat 
dipengaruhi oleh pendekatan kognitif dalam praktik evaluasinya. 
Dalam banyak kasus, asesmen atau evaluasi yang diterapkan lebih 
menekankan pada kemampuan siswa menghafal ayat, hadis, definisi 
konsep, dan menjawab soal-soal pilihan ganda. Hal ini tercermin dari 
struktur soal ujian semester, ujian tengah semester, maupun ujian 
harian yang mayoritas bersifat menguji ingatan dan pemahaman 
tekstual. Padahal, pendidikan agama tidak semata-mata bertujuan 
untuk mentransfer pengetahuan (transfer of knowledge), tetapi juga 
harus menyentuh dimensi afektif dan spiritual peserta didik. Dalam 
konteks ini, model evaluasi yang hanya mengedepankan aspek 
kognitif menjadi hambatan serius dalam mencapai tujuan utama PAI, 



Menggugat Model Evaluasi Kognitif dalam PAI sebagai Penghambat Pendewasaan Iman 
 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459    445 

 

yaitu pembentukan karakter dan pendewasaan iman siswa (Zubaedi, 
2020). 

Evaluasi kognitif dalam PAI secara umum dapat didefinisikan 
sebagai suatu sistem pengukuran yang menitikberatkan pada aspek 
kemampuan intelektual siswa, seperti mengingat, memahami, dan 
menerapkan informasi. Dalam banyak kurikulum dan praktik 
pembelajaran PAI di sekolah-sekolah, indikator keberhasilan siswa 
sering kali diukur berdasarkan skor ujian tulis atau hasil hafalan teks-
teks keagamaan. Meskipun aspek ini penting sebagai landasan 
pengetahuan, namun jika dijadikan satu-satunya indikator, maka 
proses pendidikan agama akan kehilangan substansi utamanya: 
pembinaan jiwa dan pendalaman makna keimanan (Arifin, 2019). 
Lebih jauh, pendekatan ini menciptakan suasana pembelajaran yang 
mekanistik, kering dari pengalaman batin, serta menjauhkan siswa 
dari proses kontemplasi dan penghayatan nilai-nilai agama. 

Dominasi pendekatan evaluasi kognitif juga berakar pada 
paradigma pendidikan nasional yang masih melihat keberhasilan 
pembelajaran dari sisi akademik semata. Dalam sistem ini, hasil belajar 
yang dianggap berhasil adalah yang terukur secara kuantitatif, 
sementara capaian afektif dan spiritual sering kali tidak terakomodasi 
secara memadai. Konsekuensinya, siswa dapat memperoleh nilai 
tinggi dalam ujian PAI, namun tetap menunjukkan perilaku yang 
tidak mencerminkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari, 
seperti kurangnya rasa empati, kejujuran, atau tanggung jawab sosial. 
Kondisi ini menegaskan adanya kesenjangan antara penguasaan 
kognitif dan pendewasaan iman, yang seharusnya menjadi esensi dari 
pendidikan agama (Sutrisno, 2022). 

Sementara itu, pendewasaan iman merupakan proses 
eksistensial yang kompleks dan tidak dapat sepenuhnya diukur 
dengan alat evaluasi kognitif. Iman, dalam pengertian Islam, bukan 
hanya persoalan meyakini dogma, tetapi juga melibatkan dimensi 
afektif dan volitif: merasakan kehadiran Tuhan, mengalami 
kegelisahan spiritual, serta komitmen untuk menjalani hidup secara 
etis dan bermakna. Oleh karena itu, pendekatan evaluasi yang hanya 
menilai apa yang diketahui siswa, tanpa menyentuh bagaimana 
mereka memaknai dan menghidupi ajaran agama, jelas tidak 
memadai. Model evaluasi PAI yang demikian justru berisiko 



Nasrullah 
 

 
446 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459  

 

menciptakan formalisme keagamaan: siswa mengetahui banyak hal 
tentang agama, tetapi tidak mengalami transformasi spiritual (Nata, 
2021). 

Dalam kerangka ini, diperlukan model evaluasi yang mampu 
menstimulasi pendewasaan iman, bukan sekadar penguasaan 
pengetahuan. Evaluasi PAI seharusnya dirancang untuk mendorong 
refleksi diri, kesadaran eksistensial, dan pengalaman spiritual siswa. 
Misalnya, melalui tugas-tugas esai reflektif yang meminta siswa 
menuliskan pengalaman religius mereka, atau kegiatan observasi 
sosial yang mengajak mereka mengamalkan nilai-nilai Islam dalam 
kehidupan nyata. Bentuk evaluasi semacam ini tidak hanya mengukur 
hasil belajar, tetapi juga menjadi bagian dari proses pembentukan 
iman yang matang dan kontekstual (Wahid, 2023). 

Lebih jauh, pendekatan alternatif dalam evaluasi PAI bisa 
mengadaptasi model evaluasi autentik (authentic assessment) yang 
menilai kinerja siswa berdasarkan tugas-tugas yang relevan dengan 
kehidupan mereka. Model ini menekankan pada keterlibatan aktif 
siswa dalam proyek sosial-keagamaan, seperti kegiatan bakti sosial, 
dakwah kreatif di media digital, atau jurnal harian tentang refleksi 
keagamaan. Selain itu, metode seperti portofolio keagamaan, diskusi 
nilai, dan studi kasus etika Islam dapat digunakan untuk menilai 
kemampuan siswa dalam menerapkan nilai-nilai Islam dalam situasi 
nyata (Muhaimin, 2022). Dengan cara ini, evaluasi tidak lagi menjadi 
kegiatan penilaian semata, tetapi menjadi sarana internalisasi nilai-
nilai keagamaan. 

Kritik terhadap evaluasi kognitif dalam PAI juga perlu dibaca 
dalam konteks transformasi pendidikan Islam secara lebih luas. Saat 
ini, pendidikan agama menghadapi tantangan besar di tengah era 
disrupsi nilai dan krisis moral generasi muda. Fenomena radikalisme, 
konsumerisme, hingga nihilisme di kalangan remaja menunjukkan 
bahwa pengetahuan keagamaan saja tidak cukup menjadi benteng 
spiritual. Pendidikan agama harus menjadi ruang pembentukan 
makna hidup dan integrasi antara pengetahuan dan keberagamaan 
yang autentik. Dengan demikian, evaluasi yang diarahkan pada 
pendewasaan iman menjadi sangat relevan dan mendesak (Haidar, 
2020). 

Namun demikian, perubahan paradigma evaluasi tidak bisa 



Menggugat Model Evaluasi Kognitif dalam PAI sebagai Penghambat Pendewasaan Iman 
 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459    447 

 

terjadi begitu saja tanpa dukungan kebijakan kurikulum, pelatihan 
guru, dan perubahan budaya sekolah. Guru-guru PAI perlu diberikan 
pelatihan dalam merancang instrumen evaluasi yang mampu 
menggali aspek reflektif dan afektif siswa. Selain itu, sistem penilaian 
sekolah harus mengakomodasi bentuk evaluasi yang lebih holistik, 
tidak hanya mengandalkan skor numerik. Bahkan, perubahan ini juga 
menuntut keterlibatan orang tua dan komunitas sekolah dalam 
menciptakan lingkungan belajar yang mendukung pendewasaan iman 
(Sagala, 2021). 

Dengan menggeser paradigma evaluasi dari sekadar kognitif 
menuju evaluasi yang lebih holistik dan spiritual, pendidikan agama 
Islam dapat kembali pada esensinya sebagai sarana transformasi diri. 
Iman yang dewasa adalah iman yang tumbuh dari kesadaran 
mendalam, dialektika batin, dan pengalaman hidup yang nyata. Oleh 
karena itu, evaluasi dalam PAI tidak boleh lagi terjebak dalam 
rutinitas formalistik, tetapi harus menjadi ruang kontemplatif yang 
menghidupkan kembali spiritualitas siswa dalam konteks zaman yang 
terus berubah (Azra, 2019). 

Akhirnya, evaluasi pendidikan agama Islam tidak boleh 
dipahami sebagai kegiatan administratif atau prosedural belaka. Ia 
harus menjadi bagian integral dari proses pendidikan yang bermakna 
dan memanusiakan. Hanya dengan begitu, PAI mampu 
menumbuhkan generasi beriman yang tidak hanya tahu, tetapi juga 
mampu merasakan, mengalami, dan menghayati nilai-nilai Islam 
dalam setiap aspek kehidupannya. 
Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 
metode studi lapangan yang dilakukan di beberapa sekolah menengah 
pertama dan atas di kawasan Banda Aceh. Tujuan utama penelitian ini 
adalah untuk mengidentifikasi bentuk dominan evaluasi dalam 
pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) serta menelaah 
dampaknya terhadap perkembangan spiritual siswa. Data 
dikumpulkan melalui observasi langsung terhadap proses 
pembelajaran PAI dan pelaksanaan evaluasi di kelas, wawancara 
mendalam dengan enam guru PAI dari empat sekolah berbeda (dua 
SMP dan dua SMA), serta dokumentasi terhadap soal-soal ujian, 
rubrik penilaian, dan catatan hasil belajar siswa. 



Nasrullah 
 

 
448 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459  

 

Teknik analisis data yang digunakan adalah content analysis dan 
analisis tematik, yang bertujuan untuk mengidentifikasi pola-pola 
tematik dari hasil observasi, transkrip wawancara, serta dokumen 
evaluasi. Analisis dilakukan secara bertahap, dimulai dengan reduksi 
data, kategorisasi informasi berdasarkan indikator evaluasi kognitif 
dan afektif, hingga penarikan kesimpulan berdasarkan temuan 
dominan. Validitas data diperkuat dengan teknik triangulasi sumber 
antara observasi, wawancara, dan dokumentasi. 

 
Hasil 

Temuan dari lapangan menunjukkan bahwa sebagian besar 
guru PAI di sekolah-sekolah kawasan Banda Aceh masih 
menggunakan model evaluasi yang berfokus pada aspek kognitif. 
Berdasarkan analisis dokumen dan observasi, lebih dari 85% 
instrumen evaluasi berupa soal pilihan ganda, isian singkat, dan 
hafalan teks keagamaan seperti dalil ayat dan hadis, serta istilah-istilah 
dalam fikih dan akidah. Guru-guru menyusun soal ujian berdasarkan 
RPP dan buku teks yang disediakan pemerintah, dengan orientasi 
utama pada penguasaan materi secara tekstual. Hal ini juga diperkuat 
oleh pernyataan para guru bahwa nilai PAI siswa lebih mudah diukur 
dari hasil ujian tertulis daripada aspek lain yang bersifat subjektif. 

Namun demikian, penelitian ini juga menemukan adanya 
ketimpangan dalam pengukuran aspek afektif dan spiritual siswa. 
Evaluasi formatif yang mendorong refleksi keagamaan atau 
pengamalan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari sangat 
jarang diterapkan. Hanya satu dari empat sekolah yang memiliki 
catatan penilaian sikap religius yang dikembangkan secara sistematis. 
Guru-guru mengakui bahwa mereka kesulitan dalam merancang 
instrumen yang dapat menggali pengalaman iman siswa, serta 
terbatasnya dukungan kurikulum dan pelatihan terkait evaluasi 
holistik. Kondisi ini menunjukkan bahwa meskipun secara formal 
tujuan PAI mencakup pembentukan karakter dan pendewasaan iman, 
dalam praktiknya, evaluasi yang digunakan masih belum mampu 
mengukur dimensi tersebut secara memadai. 

 
Pembahasan 
Reduksi Spiritualitas dalam Praktik Evaluasi Kognitif PAI 



Menggugat Model Evaluasi Kognitif dalam PAI sebagai Penghambat Pendewasaan Iman 
 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459    449 

 

Dalam praktik pendidikan agama Islam (PAI) di sekolah-
sekolah, khususnya di kawasan Banda Aceh sebagaimana terungkap 
dalam temuan lapangan, model evaluasi cenderung terjebak pada 
kerangka kognitif yang sempit. Penggunaan soal pilihan ganda, 
hafalan dalil, dan pengujian istilah keagamaan memang dapat 
menunjukkan penguasaan pengetahuan dasar siswa, namun gagal 
menggambarkan kedalaman spiritual mereka. Pendekatan evaluasi 
semacam ini merepresentasikan suatu bentuk reduksi makna iman ke 
dalam capaian kognitif yang dangkal, seolah-olah keberagamaan 
cukup diukur dengan seberapa banyak siswa mengingat ayat atau 
definisi fikih tanpa mempertimbangkan bagaimana nilai-nilai tersebut 
membentuk perilaku dan kesadaran spiritual mereka dalam 
kehidupan nyata (Hasbullah, 2021). 

Reduksi ini bukan hanya bersifat pedagogis, tetapi juga 
epistemologis, karena menggambarkan cara pandang tertentu 
terhadap iman sebagai sekadar "pengetahuan yang benar" alih-alih 
sebagai pengalaman eksistensial yang tumbuh melalui perenungan, 
krisis makna, dan keterlibatan aktif dalam kehidupan. Dalam konteks 
inilah, evaluasi kognitif yang dominan justru berpotensi 
memarjinalkan dimensi keimanan yang bersifat pribadi, dinamis, dan 
reflektif. Ketika siswa hanya dilatih untuk mengingat dan 
menyebutkan isi ajaran agama tanpa diajak merefleksikan maknanya 
secara mendalam, maka pendidikan agama kehilangan rohnya sebagai 
sarana pembentukan pribadi yang utuh (Kusnadi, 2022). 

Lebih jauh, pendekatan evaluasi kognitif menciptakan atmosfer 
pembelajaran yang kompetitif dan transaksional. Iman tidak lagi 
dipandang sebagai proses pertumbuhan spiritual yang unik bagi 
setiap individu, tetapi sebagai objek kuantifikasi yang dapat diberi 
nilai, dirangking, dan diujikan. Hal ini mengarah pada budaya belajar 
yang kering, mekanistik, dan cenderung menekan pengalaman 
religius siswa. Dalam wawancara dengan guru PAI di Banda Aceh, 
terungkap bahwa sebagian besar guru mengakui keterbatasan mereka 
dalam menilai aspek afektif dan spiritual siswa, baik karena alasan 
keterbatasan waktu, beban administrasi, maupun kurangnya 
pelatihan untuk mengembangkan instrumen evaluasi alternatif. 
Akibatnya, mereka lebih memilih jalan pintas: menilai apa yang 
mudah dinilai, yakni pengetahuan (Marzuki, 2023). 



Nasrullah 
 

 
450 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459  

 

Padahal dalam tradisi Islam, iman adalah sesuatu yang hidup 
dan berproses. Ia bukan sekadar hasil hafalan, tetapi buah dari dialog 
batin antara manusia dan Tuhannya. Konsep-konsep seperti 
muraqabah, tazkiyah an-nafs, dan muḥāsabah menekankan pentingnya 
kesadaran diri dalam memperkuat iman, dan semua ini tidak dapat 
dirangkum dalam soal objektif semata. Oleh karena itu, model 
evaluasi dalam PAI seharusnya bergerak ke arah yang lebih reflektif 
dan otentik. Misalnya, guru dapat menggunakan jurnal spiritual, esai 
reflektif, atau penugasan berbasis proyek sosial yang memungkinkan 
siswa menghubungkan ajaran agama dengan realitas hidup mereka 
sehari-hari. Bentuk evaluasi ini lebih mendekati hakikat pendidikan 
agama yang sejati, yaitu membina manusia beriman yang tidak hanya 
paham, tetapi juga mengalami dan mengamalkan keimanannya 
(Syafii, 2020). 

Dengan demikian, tantangan utama pendidikan PAI hari ini 
bukan terletak pada kurangnya materi ajar, tetapi pada 
ketidaksesuaian antara model evaluasi yang digunakan dengan 
hakikat iman itu sendiri. Selama iman terus direduksi menjadi angka-
angka hasil ujian, pendidikan agama akan terus terjebak dalam 
formalisme tanpa transformasi. Diperlukan keberanian kurikuler dan 
pedagogis untuk mereformasi sistem evaluasi yang ada agar lebih 
menyentuh aspek batiniah siswa. Pendekatan ini tidak hanya akan 
memperkuat pendidikan karakter, tetapi juga menjadikan iman 
sebagai fondasi hidup yang tumbuh dari dalam diri, bukan sekadar 
tuntutan luar. 
Konsekuensi Psikospiritual Evaluasi Kognitif terhadap Religiusitas 
Peserta Didik 

Salah satu konsekuensi paling signifikan dari dominasi model 
evaluasi kognitif dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) adalah 
terpinggirkannya pembentukan sikap religius siswa sebagai tujuan 
utama pembelajaran. Evaluasi yang berfokus pada aspek hafalan, 
penguasaan konsep, dan soal pilihan ganda sebagaimana ditemukan 
dalam studi lapangan di beberapa sekolah di Banda Aceh lebih 
menekankan hasil belajar intelektual, bukan afektif. Siswa menjadi 
terbiasa belajar demi nilai, bukan demi pemahaman makna atau 
penghayatan terhadap ajaran agama. Hal ini membentuk mentalitas 
transaksional dalam beragama: agama dipahami sebagai kumpulan 



Menggugat Model Evaluasi Kognitif dalam PAI sebagai Penghambat Pendewasaan Iman 
 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459    451 

 

materi untuk diuji, bukan jalan hidup yang perlu dialami secara utuh 
(Rahmawati, 2020). 

Dampak lainnya adalah munculnya religious disengagement atau 
keterputusan emosional dan spiritual siswa dari materi agama yang 
dipelajari. Saat iman direduksi menjadi objek akademik, siswa 
kehilangan koneksi batiniah dengan ajaran yang mereka pelajari. 
Mereka mampu menjawab soal tentang keutamaan salat, misalnya, 
tetapi tidak merasa terdorong untuk menunaikannya dengan 
kesadaran dan keikhlasan. Dalam wawancara yang dilakukan, 
sejumlah guru PAI mengakui bahwa banyak siswa memperoleh nilai 
tinggi dalam mata pelajaran PAI, namun tidak menunjukkan perilaku 
religius yang mencerminkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-
hari. Ini menunjukkan adanya kesenjangan serius antara pengetahuan 
agama dan sikap religius yang seharusnya dibentuk melalui 
pendidikan (Yunita, 2021). 

Evaluasi yang terlalu kognitif juga menghambat proses 
internalisasi nilai. Padahal, dalam pendekatan pendidikan Islam yang 
bersifat integral, sikap religius bukan sesuatu yang diajarkan secara 
langsung, melainkan diinternalisasi secara bertahap melalui 
keteladanan, refleksi, dan pengalaman personal. Model evaluasi 
objektif tidak menyediakan ruang yang cukup bagi siswa untuk 
menyuarakan pengalaman iman mereka, menyampaikan keraguan 
yang bersifat eksistensial, atau mengekspresikan hubungan mereka 
dengan Tuhan dalam bentuk narasi pribadi. Proses ini sangat penting 
dalam membentuk karakter religius yang otentik, bukan artifisial 
(Hidayat, 2022). 

Sebaliknya, ketika evaluasi didesain secara holistik dan 
menyentuh aspek spiritual siswa misalnya melalui penugasan esai 
reflektif, proyek komunitas berbasis nilai, atau diskusi nilai etika Islam 
terjadi penguatan dalam sikap keberagamaan siswa. Mereka tidak 
hanya mengetahui ajaran agama, tetapi juga mulai merasakannya 
sebagai bagian dari identitas diri. Model evaluasi seperti ini dapat 
membantu siswa mengembangkan religious self-awareness, yaitu 
kesadaran akan posisi dirinya sebagai makhluk spiritual yang hidup 
di tengah tantangan zaman. Oleh karena itu, perubahan paradigma 
evaluasi dalam PAI bukan hanya bersifat teknis, tetapi sangat 



Nasrullah 
 

 
452 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459  

 

fundamental dalam mendukung terbentuknya karakter religius yang 
kokoh dan kontekstual (Salim, 2023). 

Dengan demikian, model evaluasi dalam PAI harus 
mempertimbangkan aspek psikospiritual siswa sebagai inti dari 
proses pendidikan. Tanpa perubahan pada sistem evaluasi, upaya 
membangun generasi yang religius hanya akan berhenti pada tataran 
simbolik dan formalisme ritual. Transformasi ini perlu melibatkan 
kurikulum, pelatihan guru, serta dukungan kebijakan agar pendidikan 
agama benar-benar menyentuh aspek terdalam dari diri peserta didik 
yakni keimanannya yang sadar, reflektif, dan bertanggung jawab. 
Meneguhkan Dimensi Transformasi Jiwa dalam Pendidikan Islam 
Kontemporer 

Pendidikan Islam sejatinya tidak hanya bertujuan mentransfer 
ilmu pengetahuan keagamaan secara tekstual, tetapi lebih dalam dari 
itu, ia merupakan proses tazkiyah al-nafs (pensucian jiwa) yang menjadi 
inti dari keberagamaan yang utuh. Dalam tradisi klasik Islam, 
pendidikan bukan sekadar pengajaran (ta‘līm), tetapi juga 
pembentukan jiwa (tarbiyah) dan penanaman nilai-nilai ilahiyah dalam 
diri peserta didik. Oleh karena itu, jika pendidikan Islam kehilangan 
fokus pada dimensi spiritual dan transformatif, maka yang tersisa 
hanyalah rutinitas pengajaran kosong yang gagal menyentuh inti 
kehidupan manusia. Di sinilah pentingnya menegaskan kembali 
bahwa pendidikan Islam harus menjadi wahana transformasi jiwa, 
bukan sekadar transmisi informasi (Shihab, 2020). 

Dalam konteks modern, tantangan transformasi jiwa semakin 
besar karena peserta didik hidup di tengah dunia yang cenderung 
serbainstan, materialistik, dan kehilangan orientasi spiritual. 
Pendidikan agama yang hanya berisi hafalan, dogma, dan penilaian 
kognitif semata tidak lagi mampu menjawab krisis eksistensial yang 
dialami banyak remaja. Ketika agama direduksi menjadi simbol, nilai-
nilai ruhaniah terpinggirkan, dan jiwa manusia tidak mengalami 
perjumpaan yang otentik dengan Tuhannya. Karena itu, pendidikan 
Islam perlu menegaskan kembali orientasi humanization of soul, yakni 
pembentukan kesadaran spiritual yang aktif dan reflektif dalam diri 
siswa (Harun, 2021). 

Transformasi jiwa dalam pendidikan Islam bukanlah proses 
instan, melainkan perjalanan yang penuh tahapan dan kesadaran. Ibn 



Menggugat Model Evaluasi Kognitif dalam PAI sebagai Penghambat Pendewasaan Iman 
 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459    453 

 

Miskawayh dalam karyanya Tahdzib al-Akhlāq menyebutkan 
pentingnya pendidikan moral dan spiritual yang bertahap, dimulai 
dari pengenalan nilai, pembiasaan, internalisasi, hingga munculnya 
kesadaran batin. Proses ini hanya mungkin terjadi jika model 
pendidikan (termasuk evaluasi) dirancang untuk mendorong 
perenungan, penghayatan, dan keterlibatan aktif siswa dalam 
pengalaman hidup religius. Sayangnya, model evaluasi saat ini justru 
menjauh dari orientasi tersebut dan lebih memilih jalan instan berupa 
pengukuran pengetahuan tanpa membentuk kesadaran batin 
(Fadhilah, 2022). 

Dalam berbagai pendekatan kontemporer, seperti pendidikan 
spiritual berbasis pengalaman (experiential spiritual learning), 
transformasi jiwa didorong melalui aktivitas yang mengintegrasikan 
pikiran, hati, dan tindakan. Guru bukan hanya berperan sebagai 
pengajar, tetapi juga sebagai murabbi, yaitu pendidik yang 
menghidupkan nilai-nilai ruhani dalam diri siswa melalui 
keteladanan, interaksi bermakna, dan bimbingan moral yang 
konsisten. Proses ini menuntut evaluasi yang lebih dari sekadar soal 
ujian, tetapi juga melibatkan tugas reflektif, jurnal spiritual, proyek 
nilai, dan observasi terhadap perubahan sikap. Dengan pendekatan 
ini, pendidikan Islam dapat kembali pada ruh dasarnya sebagai sarana 
penyucian jiwa dan pencarian makna hidup yang hakiki (Sulaiman, 
2023). 

Oleh sebab itu, penting bagi para pemangku kepentingan 
pendidikan Islam untuk mulai menggeser paradigma dari sekadar 
penguasaan materi ke arah pembentukan pribadi yang sadar secara 
spiritual. Di tengah gempuran arus informasi dan dekadensi moral, 
pendidikan agama harus menjadi titik awal perubahan jiwa, tempat di 
mana peserta didik diajak mengenali dirinya, mendekat kepada 
Tuhannya, dan menemukan arah hidup yang bermakna. Tanpa 
kesadaran akan pentingnya transformasi jiwa ini, maka pendidikan 
Islam berisiko menjadi sebatas formalitas yang kehilangan substansi. 
  



Nasrullah 
 

 
454 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459  

 

Reorientasi Evaluasi PAI menuju Refleksi dan Transformasi Religius 
Dalam upaya mengatasi reduksi nilai-nilai spiritual dalam 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI), pendekatan evaluasi 
reflektif dan transformatif muncul sebagai alternatif yang mendesak 
untuk diadopsi. Evaluasi reflektif bukan sekadar mengukur hafalan 
atau capaian kognitif, melainkan melibatkan keterlibatan emosi, nilai, 
dan kesadaran diri siswa terhadap ajaran Islam. Evaluasi ini bertumpu 
pada proses pemaknaan dan perenungan ajaran agama dalam konteks 
kehidupan nyata, sehingga memungkinkan siswa untuk memahami 
dan menginternalisasi ajaran Islam secara utuh (Rahman, 2021). Di sisi 
lain, evaluasi transformatif menitikberatkan pada perubahan sikap 
dan perilaku yang lebih konsisten dengan prinsip keislaman, bukan 
hanya sekadar menjawab soal pilihan ganda atau menghafal istilah 
fikih. 

Studi Syauky et al. (2025) menunjukkan bahwa gaya belajar 
siswa yang beragam seperti visual, auditorial, dan kinestetik belum 
diakomodasi secara optimal dalam evaluasi PAI yang cenderung 
monolitik. Ketika evaluasi hanya berbasis teks dan hafalan, maka 
potensi pembelajaran transformatif menjadi terhambat. Evaluasi 
reflektif dapat melibatkan metode seperti penulisan jurnal keagamaan, 
diskusi kelompok nilai, hingga proyek pelayanan masyarakat yang 
memungkinkan siswa menghubungkan ajaran Islam dengan aksi 
sosial. Dengan demikian, orientasi evaluasi tidak lagi pada seberapa 
banyak yang diketahui tetapi pada bagaimana ajaran itu mengubah 
diri dan tindakan siswa (Kurniawan, 2023). 

Dalam praktiknya, guru PAI memegang peranan sentral dalam 
mengembangkan model evaluasi ini. Kompetensi sosial guru, 
sebagaimana ditekankan oleh Yus & Ariani (2025), menjadi faktor 
penentu keberhasilan transformasi evaluatif. Guru harus mampu 
membangun kedekatan emosional dan ruang dialogis agar evaluasi 
menjadi proses yang mendalam, bukan sekadar formalitas 
administratif. Evaluasi juga harus beradaptasi dengan dinamika 
psikososial remaja yang tengah mencari jati diri dan rentan terhadap 
disonansi nilai. Oleh karena itu, alat evaluasi perlu mengukur aspek 
afektif seperti kejujuran, empati, dan tanggung jawab sosial (Hasanah, 
2022). 



Menggugat Model Evaluasi Kognitif dalam PAI sebagai Penghambat Pendewasaan Iman 
 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459    455 

 

Salah satu contoh konkret dari evaluasi reflektif adalah 
penggunaan portofolio nilai harian siswa yang mencatat praktik 
ibadah, interaksi sosial, dan refleksi diri. Sedangkan evaluasi 
transformatif dapat berupa proyek integratif seperti kampanye literasi 
zakat di sekolah atau dokumentasi praktik akhlak dalam kehidupan 
sehari-hari. Evaluasi semacam ini tidak hanya memberi ruang pada 
keberagaman ekspresi religius, tetapi juga menghubungkan materi 
PAI dengan realitas sosial dan moral siswa (Fitriani, 2024). 
Transformasi model evaluasi ini tentu menuntut pelatihan guru secara 
berkelanjutan dan penyesuaian kurikulum agar mendukung 
pendekatan holistik terhadap pendidikan agama. 

Reorientasi ini juga selaras dengan semangat Maqāṣid al-
Syarī‘ah dalam pendidikan, yaitu menumbuhkan kemaslahatan jiwa, 
akal, dan moral siswa. Pendidikan yang menitikberatkan pada 
evaluasi kognitif semata berisiko mengabaikan fungsi agama sebagai 
pembentuk karakter dan arah hidup. Oleh karena itu, evaluasi reflektif 
dan transformatif menjadi jembatan untuk menumbuhkan 
spiritualitas yang tidak hanya dipahami, tetapi juga dihayati dan 
dijalani (Saputra, 2020). Hal ini menegaskan bahwa orientasi utama 
PAI adalah pembentukan manusia beriman dan bertakwa secara 
autentik, bukan hanya siswa dengan nilai ujian tinggi. 

 
Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa pendekatan evaluasi 
Pendidikan Agama Islam (PAI) yang berorientasi pada aspek kognitif 
semata, seperti hafalan dan soal objektif, cenderung mereduksi 
kedalaman makna iman siswa. Evaluasi semacam ini hanya 
menyentuh permukaan religiositas tanpa memberikan ruang bagi 
pembentukan sikap spiritual yang otentik dan reflektif. Ketika iman 
direduksi menjadi sekadar capaian intelektual, maka proses 
pendewasaan spiritual terhambat, bahkan berpotensi menghasilkan 
peserta didik yang cerdas secara konseptual tetapi hampa secara 
ruhani. 

Diperlukan reformulasi paradigma evaluasi PAI yang mampu 
menjangkau dimensi batiniah siswa melalui pendekatan yang reflektif 
dan transformatif. Model evaluasi yang mengintegrasikan 
pengalaman spiritual, kesadaran moral, serta kepekaan sosial akan 



Nasrullah 
 

 
456 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459  

 

lebih efektif dalam membentuk karakter religius yang utuh. Dengan 
demikian, pendidikan agama dapat memainkan peran yang lebih 
strategis dalam membina generasi yang tidak hanya taat secara ritual, 
tetapi juga beretika dan beriman secara substantif. 
Kepada para pendidik dan penyusun kurikulum, disarankan untuk 
mengembangkan model evaluasi PAI yang menyeimbangkan aspek 
kognitif, afektif, dan spiritual. Evaluasi tidak boleh terjebak pada 
pengujian hafalan semata, tetapi harus mampu menggali pemahaman 
mendalam dan pengalaman iman peserta didik dalam kehidupan 
nyata. Selain itu, penelitian lanjutan perlu dilakukan untuk menguji 
efektivitas evaluasi reflektif dalam membentuk karakter religius siswa 
dalam berbagai konteks pendidikan yang berbeda. 

 
Referensi 

Arifin, Z. (2019). Evaluasi Pembelajaran. Jakarta: Rajawali Pers. 

Azra, A. (2019). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju 
Milenium Baru. Jakarta: Kencana. 

Fadhilah, S. (2022). Rekonstruksi Evaluasi Pendidikan Islam Berbasis 
Spiritualitas. Tafaqquh: Jurnal Kajian Keislaman, 6(1), 49–62. 
https://doi.org/10.24042/tafaqquh.v6i1.9231 

Fitriani, H. (2024). Evaluasi Pembelajaran PAI Berbasis Proyek untuk 
Penguatan Karakter. Jurnal Pendidikan Islam Integratif, 6(1), 45–
60. https://doi.org/10.24252/jpii.v6i1.2024 

Haidar, A. (2020). Pendidikan Islam dan Tantangan Zaman: 
Reorientasi Kurikulum dan Evaluasi. Jurnal Pendidikan Agama 
Islam, 17(2), 134–147. 

Harun, H. (2021). Humanisasi Pendidikan Islam dalam Era 
Disorientasi Moral. Jurnal Pendidikan Islam, 13(2), 132–147. 
https://doi.org/10.24042/jpi.v13i2.7415 

https://doi.org/10.24042/tafaqquh.v6i1.9231
https://doi.org/10.24252/jpii.v6i1.2024
https://doi.org/10.24042/jpi.v13i2.7415


Menggugat Model Evaluasi Kognitif dalam PAI sebagai Penghambat Pendewasaan Iman 
 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459    457 

 

Hasanah, L. (2022). Evaluasi Afektif dalam Pendidikan Islam: 
Menjawab Tantangan Generasi Z. Jurnal Edukasi Islam, 14(2), 
233–250. https://doi.org/10.21093/jei.v14i2.433 

Hasbullah. (2021). Evaluasi Pendidikan Agama Islam dalam Perspektif 
Holistik. Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, 13(1), 25–40. 
https://doi.org/10.24042/ajpai.v13i1.6712 

Hidayat, S. (2022). Internalization of Islamic Values through Reflective 
Evaluation in Religious Education. Tarbiyah Al-Awlad, 10(2), 
112–126. https://doi.org/10.24042/ta.v10i2.9021 

Kurniawan, R. (2023). Model Evaluasi Reflektif dalam Pembelajaran 
Pendidikan Agama Islam. Tadrib: Jurnal Pendidikan Agama 
Islam, 8(2), 180–195. https://doi.org/10.19105/tadrib.v8i2.7892 

Kusnadi, A. (2022). Redefinisi Evaluasi Afektif dalam Pembelajaran 
Pendidikan Agama Islam. Edukasi: Jurnal Pendidikan Islam, 
17(2), 122–135. https://doi.org/10.24042/ee.v17i2.9871 

Marzuki, A. (2023). Problematisasi Penilaian Kognitif dalam PAI dan 
Solusi Evaluasi Berbasis Nilai. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 
18(1), 55–69. https://doi.org/10.24042/jpai.v18i1.11224 

Muhaimin. (2022). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan 
Pendidikan Agama Islam di Sekolah. Jakarta: PT RajaGrafindo 
Persada. 

Nata, A. (2021). Pendidikan Islam di Tengah Perubahan Sosial Budaya. 
Jakarta: Prenadamedia Group. 

Rahman, M. (2021). Pendidikan Islam sebagai Proses Transformasi 
Spiritual. Al-Muaddib: Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), 25–38. 
https://doi.org/10.20414/almuaddib.v6i1.3932 

Rahmawati, E. (2020). Pendidikan Agama Islam dan Krisis Religiusitas 
Remaja: Kritik terhadap Sistem Evaluasi. Edukasi Islam, 16(2), 
131–144. https://doi.org/10.24042/ee.v16i2.7853 

https://doi.org/10.21093/jei.v14i2.433
https://doi.org/10.24042/ajpai.v13i1.6712
https://doi.org/10.24042/ta.v10i2.9021
https://doi.org/10.19105/tadrib.v8i2.7892
https://doi.org/10.24042/ee.v17i2.9871
https://doi.org/10.24042/jpai.v18i1.11224
https://doi.org/10.20414/almuaddib.v6i1.3932
https://doi.org/10.24042/ee.v16i2.7853


Nasrullah 
 

 
458 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459  

 

Sagala, S. (2021). Manajemen Strategik dalam Peningkatan Mutu 
Pendidikan. Bandung: Alfabeta. 

Salim, F. (2023). Designing Authentic Assessment for Religious 

Character Building. Jurnal Pendidikan Islam, 15(1), 65–79. 
https://doi.org/10.24042/jpi.v15i1.11114 

Saputra, F. (2020). Pendekatan Maqashid Syariah dalam Pendidikan 

Islam Kontemporer. Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 3(2), 123–140. 
https://doi.org/10.24256/jipi.v3i2.1083 

Shihab, M. Q. (2020). Pendidikan Islam Sebagai Transformasi Jiwa: 

Pendekatan Tasawuf dalam Pembelajaran. At-Tarbiyah: Jurnal 
Pendidikan Islam, 8(1), 21–35. 
https://doi.org/10.24042/atjpi.v8i1.6021 

Sulaiman, R. (2023). Spiritualitas dan Evaluasi Pendidikan Islam: 
Integrasi antara Nilai dan Metode. Jurnal Tarbiyatuna Kamilah, 
10(1), 78–93. https://doi.org/10.24042/jtk.v10i1.10414 

Sutrisno, M. (2022). Problematika Evaluasi dalam Pendidikan Agama 
Islam. Jurnal Al-Tadzkiyyah, 13(1), 44–58. 

Syafii, M. (2020). Penguatan Nilai-Nilai Iman Melalui Evaluasi 
Reflektif: Studi Perspektif Kurikulum PAI. Al-Tadzkiyyah: Jurnal 
Pendidikan Islam, 15(2), 78–92. 
https://doi.org/10.24042/ajpai.v15i2.8354 

Syauky, A., Jannah, M., Zulfatmi, Z., & Zubaidah, Z. (2025). 
PENGARUH GAYA BELAJAR VISUAL AUDITORIAL 
KINESTETIK TERHADAP PEMAHAMAN SISWA PADA 
MATA PELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI 
MAN 2 DAN SD NEGERI 53 BANDA ACEH. Satya Widya, 
41(1), 89-103. 

Wahid, A. (2023). Model Evaluasi Holistik dalam Pendidikan Islam: 
Sebuah Tawaran Transformasional. Tarbiyah: Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Islam, 10(1), 1–15. 

https://doi.org/10.24042/jpi.v15i1.11114
https://doi.org/10.24256/jipi.v3i2.1083
https://doi.org/10.24042/atjpi.v8i1.6021
https://doi.org/10.24042/jtk.v10i1.10414
https://doi.org/10.24042/ajpai.v15i2.8354


Menggugat Model Evaluasi Kognitif dalam PAI sebagai Penghambat Pendewasaan Iman 
 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459    459 

 

Yunita, N. (2021). Relasi antara Evaluasi Kognitif dan Perilaku 
Keagamaan Siswa. Al-Jami’ah: Jurnal Pendidikan Islam, 14(1), 45–
58. https://doi.org/10.24042/ajpi.v14i1.7122 

Yus, S., & Ariani, S. (2025). KOMPETENSI SOSIAL GURU DALAM 
PERSPEKTIF HADITS. IMTIYAZ: Jurnal Ilmu Keislaman, 9(2), 
207-220. 

Zubaedi. (2020). Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi dan Aplikasinya 
dalam Lembaga Pendidikan. Jakarta: Kencana. 

 

https://doi.org/10.24042/ajpi.v14i1.7122

