AN-NUR

Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459
E-ISSN: 3110-1496, P-ISSN: 3110-5599
DOI: 10.65802/ an-nur.v1i2.67

Menggugat Model Evaluasi Kognitif dalam PAI sebagai
Penghambat Pendewasaan Iman

Nasrullah
Sekolah Tinggi Ilmu Syariah Ummul Ayman Pidie Jaya, Indonesia
email: nacichannel3@g¢mail.com

Article history: Received: 05 Agustus 2025; Revised:08 Agustus 2025;
Accepted: 15 Agustus 2025; Published: 17 Agustus 2025

Abstract

Assessment in Islamic Religious Education (PAI) has long been dominated by
a cognitive-oriented approach, focusing on material mastery, memorization,
and formal accuracy. Such evaluation models have drawn criticism for their
failure to reflect the depth of students’ faith and piety. This study aims to
evaluate the impact of cognitive-dominated assessments on students' faith
development and to propose a more holistic approach. Using a descriptive
qualitative method, the research was conducted in several junior high schools
in Banda Aceh. Data were collected through in-depth interviews, classroom
observations, and document analysis of assessment instruments. The findings
reveal that cognitively focused evaluations tend to neglect students’ affective
and spiritual dimensions. This results in shallow, ritualistic faith with
minimal moral reflection. The study underscores the need for a transformative
evaluation model in PAI that integrates spiritual reflection, religious
experiences, and moral awareness. The implications highlight the urgency of
designing religious assessments that genuinely shape students’ religious
character in the current context of moral complexity.

Keywords
cognitive evaluation, Islamic Religious Education, faith, spiritual
assessment

Abstrak
Penilaian dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) selama ini lebih
banyak berorientasi pada aspek kognitif, seperti penguasaan
materi, hafalan ayat, dan jawaban benar secara formal. Model

Author correspondence email: nacichannel3@gmail.com
Available online at: https:/ /journal.an-nur.org/index.php/annur/index
Copyright (c) 2025 by Nasrullah Nasrullah



mailto:nacichannel3@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index
mailto:nacichannel3@gmail.com

Nasrullah

evaluasi semacam ini menuai kritik karena dinilai gagal
menggambarkan kedalaman iman dan kesalehan siswa secara
utuh. Studi ini bertujuan untuk mengevaluasi dampak dominasi
evaluasi kognitif terhadap proses pendewasaan iman siswa dan
mengusulkan pendekatan alternatif yang lebih holistik.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif
dengan lokasi studi di beberapa sekolah menengah pertama di
Banda Aceh. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui
wawancara mendalam, observasi kelas, dan dokumentasi
instrumen evaluasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
evaluasi yang semata-mata berorientasi pada aspek kognitif
justru cenderung mengabaikan dimensi afektif dan spiritual
siswa. Hal ini menyebabkan keimanan siswa menjadi dangkal,
ritualistik, dan minim refleksi moral. Temuan ini menegaskan
perlunya transformasi dalam sistem evaluasi PAIl menuju model
yang mampu mengintegrasikan refleksi spiritual, pengalaman
keagamaan, serta kesadaran moral. Implikasi dari penelitian ini
adalah pentingnya desain evaluasi yang mampu membentuk
kepribadian religius secara utuh dan menyentuh aspek terdalam
keberagamaan siswa di era kompleksitas moral saat ini.

Kata Kunci
evaluasi kognitif, Pendidikan Agama Islam, iman, evaluasi
spiritual

Pendahuluan

Pendidikan Agama Islam (PAI) di Indonesia masih sangat
dipengaruhi oleh pendekatan kognitif dalam praktik evaluasinya.
Dalam banyak kasus, asesmen atau evaluasi yang diterapkan lebih
menekankan pada kemampuan siswa menghafal ayat, hadis, definisi
konsep, dan menjawab soal-soal pilihan ganda. Hal ini tercermin dari
struktur soal ujian semester, ujian tengah semester, maupun ujian
harian yang mayoritas bersifat menguji ingatan dan pemahaman
tekstual. Padahal, pendidikan agama tidak semata-mata bertujuan
untuk mentransfer pengetahuan (transfer of knowledge), tetapi juga
harus menyentuh dimensi afektif dan spiritual peserta didik. Dalam
konteks ini, model evaluasi yang hanya mengedepankan aspek
kognitif menjadi hambatan serius dalam mencapai tujuan utama PAI,

444 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459



Menggugat Model Evaluasi Kognitif dalam PAI sebagai Penghambat Pendewasaan Iman

yaitu pembentukan karakter dan pendewasaan iman siswa (Zubaedi,
2020).

Evaluasi kognitif dalam PAI secara umum dapat didefinisikan
sebagai suatu sistem pengukuran yang menitikberatkan pada aspek
kemampuan intelektual siswa, seperti mengingat, memahami, dan
menerapkan informasi. Dalam banyak kurikulum dan praktik
pembelajaran PAI di sekolah-sekolah, indikator keberhasilan siswa
sering kali diukur berdasarkan skor ujian tulis atau hasil hafalan teks-
teks keagamaan. Meskipun aspek ini penting sebagai landasan
pengetahuan, namun jika dijadikan satu-satunya indikator, maka
proses pendidikan agama akan kehilangan substansi utamanya:
pembinaan jiwa dan pendalaman makna keimanan (Arifin, 2019).
Lebih jauh, pendekatan ini menciptakan suasana pembelajaran yang
mekanistik, kering dari pengalaman batin, serta menjauhkan siswa
dari proses kontemplasi dan penghayatan nilai-nilai agama.

Dominasi pendekatan evaluasi kognitif juga berakar pada
paradigma pendidikan nasional yang masih melihat keberhasilan
pembelajaran dari sisi akademik semata. Dalam sistem ini, hasil belajar
yang dianggap berhasil adalah yang terukur secara kuantitatif,
sementara capaian afektif dan spiritual sering kali tidak terakomodasi
secara memadai. Konsekuensinya, siswa dapat memperoleh nilai
tinggi dalam ujian PAI, namun tetap menunjukkan perilaku yang
tidak mencerminkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari,
seperti kurangnya rasa empati, kejujuran, atau tanggung jawab sosial.
Kondisi ini menegaskan adanya kesenjangan antara penguasaan
kognitif dan pendewasaan iman, yang seharusnya menjadi esensi dari
pendidikan agama (Sutrisno, 2022).

Sementara itu, pendewasaan iman merupakan proses
eksistensial yang kompleks dan tidak dapat sepenuhnya diukur
dengan alat evaluasi kognitif. Iman, dalam pengertian Islam, bukan
hanya persoalan meyakini dogma, tetapi juga melibatkan dimensi
afektif dan volitif: merasakan kehadiran Tuhan, mengalami
kegelisahan spiritual, serta komitmen untuk menjalani hidup secara
etis dan bermakna. Oleh karena itu, pendekatan evaluasi yang hanya
menilai apa yang diketahui siswa, tanpa menyentuh bagaimana
mereka memaknai dan menghidupi ajaran agama, jelas tidak
memadai. Model evaluasi PAI yang demikian justru berisiko

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459 445



Nasrullah

menciptakan formalisme keagamaan: siswa mengetahui banyak hal
tentang agama, tetapi tidak mengalami transformasi spiritual (Nata,
2021).

Dalam kerangka ini, diperlukan model evaluasi yang mampu
menstimulasi pendewasaan iman, bukan sekadar penguasaan
pengetahuan. Evaluasi PAI seharusnya dirancang untuk mendorong
refleksi diri, kesadaran eksistensial, dan pengalaman spiritual siswa.
Misalnya, melalui tugas-tugas esai reflektif yang meminta siswa
menuliskan pengalaman religius mereka, atau kegiatan observasi
sosial yang mengajak mereka mengamalkan nilai-nilai Islam dalam
kehidupan nyata. Bentuk evaluasi semacam ini tidak hanya mengukur
hasil belajar, tetapi juga menjadi bagian dari proses pembentukan
iman yang matang dan kontekstual (Wahid, 2023).

Lebih jauh, pendekatan alternatif dalam evaluasi PAI bisa
mengadaptasi model evaluasi autentik (authentic assessment) yang
menilai kinerja siswa berdasarkan tugas-tugas yang relevan dengan
kehidupan mereka. Model ini menekankan pada keterlibatan aktif
siswa dalam proyek sosial-keagamaan, seperti kegiatan bakti sosial,
dakwah kreatif di media digital, atau jurnal harian tentang refleksi
keagamaan. Selain itu, metode seperti portofolio keagamaan, diskusi
nilai, dan studi kasus etika Islam dapat digunakan untuk menilai
kemampuan siswa dalam menerapkan nilai-nilai Islam dalam situasi
nyata (Muhaimin, 2022). Dengan cara ini, evaluasi tidak lagi menjadi
kegiatan penilaian semata, tetapi menjadi sarana internalisasi nilai-
nilai keagamaan.

Kritik terhadap evaluasi kognitif dalam PAI juga perlu dibaca
dalam konteks transformasi pendidikan Islam secara lebih luas. Saat
ini, pendidikan agama menghadapi tantangan besar di tengah era
disrupsi nilai dan krisis moral generasi muda. Fenomena radikalisme,
konsumerisme, hingga nihilisme di kalangan remaja menunjukkan
bahwa pengetahuan keagamaan saja tidak cukup menjadi benteng
spiritual. Pendidikan agama harus menjadi ruang pembentukan
makna hidup dan integrasi antara pengetahuan dan keberagamaan
yang autentik. Dengan demikian, evaluasi yang diarahkan pada
pendewasaan iman menjadi sangat relevan dan mendesak (Haidar,
2020).

Namun demikian, perubahan paradigma evaluasi tidak bisa

446 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459



Menggugat Model Evaluasi Kognitif dalam PAI sebagai Penghambat Pendewasaan Iman

terjadi begitu saja tanpa dukungan kebijakan kurikulum, pelatihan
guru, dan perubahan budaya sekolah. Guru-guru PAI perlu diberikan
pelatihan dalam merancang instrumen evaluasi yang mampu
menggali aspek reflektif dan afektif siswa. Selain itu, sistem penilaian
sekolah harus mengakomodasi bentuk evaluasi yang lebih holistik,
tidak hanya mengandalkan skor numerik. Bahkan, perubahan ini juga
menuntut keterlibatan orang tua dan komunitas sekolah dalam
menciptakan lingkungan belajar yang mendukung pendewasaan iman
(Sagala, 2021).

Dengan menggeser paradigma evaluasi dari sekadar kognitif
menuju evaluasi yang lebih holistik dan spiritual, pendidikan agama
Islam dapat kembali pada esensinya sebagai sarana transformasi diri.
Iman yang dewasa adalah iman yang tumbuh dari kesadaran
mendalam, dialektika batin, dan pengalaman hidup yang nyata. Oleh
karena itu, evaluasi dalam PAI tidak boleh lagi terjebak dalam
rutinitas formalistik, tetapi harus menjadi ruang kontemplatif yang
menghidupkan kembeali spiritualitas siswa dalam konteks zaman yang
terus berubah (Azra, 2019).

Akhirnya, evaluasi pendidikan agama Islam tidak boleh
dipahami sebagai kegiatan administratif atau prosedural belaka. Ia
harus menjadi bagian integral dari proses pendidikan yang bermakna
dan memanusiakan. Hanya dengan begitu, PAI mampu
menumbuhkan generasi beriman yang tidak hanya tahu, tetapi juga
mampu merasakan, mengalami, dan menghayati nilai-nilai Islam
dalam setiap aspek kehidupannya.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
metode studilapangan yang dilakukan di beberapa sekolah menengah
pertama dan atas di kawasan Banda Aceh. Tujuan utama penelitian ini
adalah untuk mengidentifikasi bentuk dominan evaluasi dalam
pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) serta menelaah
dampaknya terhadap perkembangan spiritual siswa. Data
dikumpulkan melalui observasi langsung terhadap proses
pembelajaran PAI dan pelaksanaan evaluasi di kelas, wawancara
mendalam dengan enam guru PAI dari empat sekolah berbeda (dua
SMP dan dua SMA), serta dokumentasi terhadap soal-soal ujian,
rubrik penilaian, dan catatan hasil belajar siswa.

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459 447



Nasrullah

Teknik analisis data yang digunakan adalah content analysis dan
analisis tematik, yang bertujuan untuk mengidentifikasi pola-pola
tematik dari hasil observasi, transkrip wawancara, serta dokumen
evaluasi. Analisis dilakukan secara bertahap, dimulai dengan reduksi
data, kategorisasi informasi berdasarkan indikator evaluasi kognitif
dan afektif, hingga penarikan kesimpulan berdasarkan temuan
dominan. Validitas data diperkuat dengan teknik triangulasi sumber
antara observasi, wawancara, dan dokumentasi.

Hasil

Temuan dari lapangan menunjukkan bahwa sebagian besar
guru PAI di sekolah-sekolah kawasan Banda Aceh masih
menggunakan model evaluasi yang berfokus pada aspek kognitif.
Berdasarkan analisis dokumen dan observasi, lebih dari 85%
instrumen evaluasi berupa soal pilihan ganda, isian singkat, dan
hafalan teks keagamaan seperti dalil ayat dan hadis, serta istilah-istilah
dalam fikih dan akidah. Guru-guru menyusun soal ujian berdasarkan
RPP dan buku teks yang disediakan pemerintah, dengan orientasi
utama pada penguasaan materi secara tekstual. Hal ini juga diperkuat
oleh pernyataan para guru bahwa nilai PAI siswa lebih mudah diukur
dari hasil ujian tertulis daripada aspek lain yang bersifat subjektif.

Namun demikian, penelitian ini juga menemukan adanya
ketimpangan dalam pengukuran aspek afektif dan spiritual siswa.
Evaluasi formatif yang mendorong refleksi keagamaan atau
pengamalan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari sangat
jarang diterapkan. Hanya satu dari empat sekolah yang memiliki
catatan penilaian sikap religius yang dikembangkan secara sistematis.
Guru-guru mengakui bahwa mereka kesulitan dalam merancang
instrumen yang dapat menggali pengalaman iman siswa, serta
terbatasnya dukungan kurikulum dan pelatihan terkait evaluasi
holistik. Kondisi ini menunjukkan bahwa meskipun secara formal
tujuan PAI mencakup pembentukan karakter dan pendewasaan iman,
dalam praktiknya, evaluasi yang digunakan masih belum mampu
mengukur dimensi tersebut secara memadai.

Pembahasan
Reduksi Spiritualitas dalam Praktik Evaluasi Kognitif PAI

448 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459



Menggugat Model Evaluasi Kognitif dalam PAI sebagai Penghambat Pendewasaan Iman

Dalam praktik pendidikan agama Islam (PAI) di sekolah-
sekolah, khususnya di kawasan Banda Aceh sebagaimana terungkap
dalam temuan lapangan, model evaluasi cenderung terjebak pada
kerangka kognitif yang sempit. Penggunaan soal pilihan ganda,
hafalan dalil, dan pengujian istilah keagamaan memang dapat
menunjukkan penguasaan pengetahuan dasar siswa, namun gagal
menggambarkan kedalaman spiritual mereka. Pendekatan evaluasi
semacam ini merepresentasikan suatu bentuk reduksi makna iman ke
dalam capaian kognitif yang dangkal, seolah-olah keberagamaan
cukup diukur dengan seberapa banyak siswa mengingat ayat atau
definisi fikih tanpa mempertimbangkan bagaimana nilai-nilai tersebut
membentuk perilaku dan kesadaran spiritual mereka dalam
kehidupan nyata (Hasbullah, 2021).

Reduksi ini bukan hanya bersifat pedagogis, tetapi juga
epistemologis, karena menggambarkan cara pandang tertentu
terhadap iman sebagai sekadar "pengetahuan yang benar" alih-alih
sebagai pengalaman eksistensial yang tumbuh melalui perenungan,
krisis makna, dan keterlibatan aktif dalam kehidupan. Dalam konteks
inilah, evaluasi kognitif yang dominan justru berpotensi
memarjinalkan dimensi keimanan yang bersifat pribadi, dinamis, dan
reflektif. Ketika siswa hanya dilatih untuk mengingat dan
menyebutkan isi ajaran agama tanpa diajak merefleksikan maknanya
secara mendalam, maka pendidikan agama kehilangan rohnya sebagai
sarana pembentukan pribadi yang utuh (Kusnadi, 2022).

Lebih jauh, pendekatan evaluasi kognitif menciptakan atmosfer
pembelajaran yang kompetitif dan transaksional. Iman tidak lagi
dipandang sebagai proses pertumbuhan spiritual yang unik bagi
setiap individu, tetapi sebagai objek kuantifikasi yang dapat diberi
nilai, dirangking, dan diujikan. Hal ini mengarah pada budaya belajar
yang kering, mekanistik, dan cenderung menekan pengalaman
religius siswa. Dalam wawancara dengan guru PAI di Banda Aceh,
terungkap bahwa sebagian besar guru mengakui keterbatasan mereka
dalam menilai aspek afektif dan spiritual siswa, baik karena alasan
keterbatasan waktu, beban administrasi, maupun kurangnya
pelatihan untuk mengembangkan instrumen evaluasi alternatif.
Akibatnya, mereka lebih memilih jalan pintas: menilai apa yang
mudah dinilai, yakni pengetahuan (Marzuki, 2023).

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459 449



Nasrullah

Padahal dalam tradisi Islam, iman adalah sesuatu yang hidup
dan berproses. Ia bukan sekadar hasil hafalan, tetapi buah dari dialog
batin antara manusia dan Tuhannya. Konsep-konsep seperti
muraqgabah, tazkiyah an-nafs, dan muhasabah menekankan pentingnya
kesadaran diri dalam memperkuat iman, dan semua ini tidak dapat
dirangkum dalam soal objektif semata. Oleh karena itu, model
evaluasi dalam PAI seharusnya bergerak ke arah yang lebih reflektif
dan otentik. Misalnya, guru dapat menggunakan jurnal spiritual, esai
reflektif, atau penugasan berbasis proyek sosial yang memungkinkan
siswa menghubungkan ajaran agama dengan realitas hidup mereka
sehari-hari. Bentuk evaluasi ini lebih mendekati hakikat pendidikan
agama yang sejati, yaitu membina manusia beriman yang tidak hanya
paham, tetapi juga mengalami dan mengamalkan keimanannya
(Syafii, 2020).

Dengan demikian, tantangan utama pendidikan PAI hari ini
bukan terletak pada kurangnya materi ajar, tetapi pada
ketidaksesuaian antara model evaluasi yang digunakan dengan
hakikat iman itu sendiri. Selama iman terus direduksi menjadi angka-
angka hasil ujian, pendidikan agama akan terus terjebak dalam
formalisme tanpa transformasi. Diperlukan keberanian kurikuler dan
pedagogis untuk mereformasi sistem evaluasi yang ada agar lebih
menyentuh aspek batiniah siswa. Pendekatan ini tidak hanya akan
memperkuat pendidikan karakter, tetapi juga menjadikan iman
sebagai fondasi hidup yang tumbuh dari dalam diri, bukan sekadar
tuntutan luar.

Konsekuensi Psikospiritual Evaluasi Kognitif terhadap Religiusitas
Peserta Didik

Salah satu konsekuensi paling signifikan dari dominasi model
evaluasi kognitif dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) adalah
terpinggirkannya pembentukan sikap religius siswa sebagai tujuan
utama pembelajaran. Evaluasi yang berfokus pada aspek hafalan,
penguasaan konsep, dan soal pilihan ganda sebagaimana ditemukan
dalam studi lapangan di beberapa sekolah di Banda Aceh lebih
menekankan hasil belajar intelektual, bukan afektif. Siswa menjadi
terbiasa belajar demi nilai, bukan demi pemahaman makna atau
penghayatan terhadap ajaran agama. Hal ini membentuk mentalitas
transaksional dalam beragama: agama dipahami sebagai kumpulan

450 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459



Menggugat Model Evaluasi Kognitif dalam PAI sebagai Penghambat Pendewasaan Iman

materi untuk diuji, bukan jalan hidup yang perlu dialami secara utuh
(Rahmawati, 2020).

Dampak lainnya adalah munculnya religious disengagement atau
keterputusan emosional dan spiritual siswa dari materi agama yang
dipelajari. Saat iman direduksi menjadi objek akademik, siswa
kehilangan koneksi batiniah dengan ajaran yang mereka pelajari.
Mereka mampu menjawab soal tentang keutamaan salat, misalnya,
tetapi tidak merasa terdorong untuk menunaikannya dengan
kesadaran dan keikhlasan. Dalam wawancara yang dilakukan,
sejumlah guru PAI mengakui bahwa banyak siswa memperoleh nilai
tinggi dalam mata pelajaran PAI, namun tidak menunjukkan perilaku
religius yang mencerminkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-
hari. Ini menunjukkan adanya kesenjangan serius antara pengetahuan
agama dan sikap religius yang seharusnya dibentuk melalui
pendidikan (Yunita, 2021).

Evaluasi yang terlalu kognitif juga menghambat proses
internalisasi nilai. Padahal, dalam pendekatan pendidikan Islam yang
bersifat integral, sikap religius bukan sesuatu yang diajarkan secara
langsung, melainkan diinternalisasi secara bertahap melalui
keteladanan, refleksi, dan pengalaman personal. Model evaluasi
objektif tidak menyediakan ruang yang cukup bagi siswa untuk
menyuarakan pengalaman iman mereka, menyampaikan keraguan
yang bersifat eksistensial, atau mengekspresikan hubungan mereka
dengan Tuhan dalam bentuk narasi pribadi. Proses ini sangat penting
dalam membentuk karakter religius yang otentik, bukan artifisial
(Hidayat, 2022).

Sebaliknya, ketika evaluasi didesain secara holistik dan
menyentuh aspek spiritual siswa misalnya melalui penugasan esai
reflektif, proyek komunitas berbasis nilai, atau diskusi nilai etika Islam
terjadi penguatan dalam sikap keberagamaan siswa. Mereka tidak
hanya mengetahui ajaran agama, tetapi juga mulai merasakannya
sebagai bagian dari identitas diri. Model evaluasi seperti ini dapat
membantu siswa mengembangkan religious self-awareness, yaitu
kesadaran akan posisi dirinya sebagai makhluk spiritual yang hidup
di tengah tantangan zaman. Oleh karena itu, perubahan paradigma
evaluasi dalam PAI bukan hanya bersifat teknis, tetapi sangat

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459 451



Nasrullah

fundamental dalam mendukung terbentuknya karakter religius yang
kokoh dan kontekstual (Salim, 2023).

Dengan demikian, model evaluasi dalam PAI harus
mempertimbangkan aspek psikospiritual siswa sebagai inti dari
proses pendidikan. Tanpa perubahan pada sistem evaluasi, upaya
membangun generasi yang religius hanya akan berhenti pada tataran
simbolik dan formalisme ritual. Transformasi ini perlu melibatkan
kurikulum, pelatihan guru, serta dukungan kebijakan agar pendidikan
agama benar-benar menyentuh aspek terdalam dari diri peserta didik
yakni keimanannya yang sadar, reflektif, dan bertanggung jawab.
Meneguhkan Dimensi Transformasi Jiwa dalam Pendidikan Islam
Kontemporer

Pendidikan Islam sejatinya tidak hanya bertujuan mentransfer
ilmu pengetahuan keagamaan secara tekstual, tetapi lebih dalam dari
itu, ia merupakan proses tazkiyah al-nafs (pensucian jiwa) yang menjadi
inti dari keberagamaan yang utuh. Dalam tradisi klasik Islam,
pendidikan bukan sekadar pengajaran (falim), tetapi juga
pembentukan jiwa (tarbiyah) dan penanaman nilai-nilai ilahiyah dalam
diri peserta didik. Oleh karena itu, jika pendidikan Islam kehilangan
fokus pada dimensi spiritual dan transformatif, maka yang tersisa
hanyalah rutinitas pengajaran kosong yang gagal menyentuh inti
kehidupan manusia. Di sinilah pentingnya menegaskan kembali
bahwa pendidikan Islam harus menjadi wahana transformasi jiwa,
bukan sekadar transmisi informasi (Shihab, 2020).

Dalam konteks modern, tantangan transformasi jiwa semakin
besar karena peserta didik hidup di tengah dunia yang cenderung
serbainstan, materialistik, dan kehilangan orientasi spiritual.
Pendidikan agama yang hanya berisi hafalan, dogma, dan penilaian
kognitif semata tidak lagi mampu menjawab krisis eksistensial yang
dialami banyak remaja. Ketika agama direduksi menjadi simbol, nilai-
nilai ruhaniah terpinggirkan, dan jiwa manusia tidak mengalami
perjumpaan yang otentik dengan Tuhannya. Karena itu, pendidikan
Islam perlu menegaskan kembali orientasi humanization of soul, yakni
pembentukan kesadaran spiritual yang aktif dan reflektif dalam diri
siswa (Harun, 2021).

Transformasi jiwa dalam pendidikan Islam bukanlah proses
instan, melainkan perjalanan yang penuh tahapan dan kesadaran. Ibn

452 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459



Menggugat Model Evaluasi Kognitif dalam PAI sebagai Penghambat Pendewasaan Iman

Miskawayh dalam karyanya Tahdzib al-Akhlag menyebutkan
pentingnya pendidikan moral dan spiritual yang bertahap, dimulai
dari pengenalan nilai, pembiasaan, internalisasi, hingga munculnya
kesadaran batin. Proses ini hanya mungkin terjadi jika model
pendidikan (termasuk evaluasi) dirancang untuk mendorong
perenungan, penghayatan, dan keterlibatan aktif siswa dalam
pengalaman hidup religius. Sayangnya, model evaluasi saat ini justru
menjauh dari orientasi tersebut dan lebih memilih jalan instan berupa
pengukuran pengetahuan tanpa membentuk kesadaran batin
(Fadhilah, 2022).

Dalam berbagai pendekatan kontemporer, seperti pendidikan
spiritual berbasis pengalaman (experiential spiritual learning),
transformasi jiwa didorong melalui aktivitas yang mengintegrasikan
pikiran, hati, dan tindakan. Guru bukan hanya berperan sebagai
pengajar, tetapi juga sebagai murabbi, yaitu pendidik yang
menghidupkan nilai-nilai ruhani dalam diri siswa melalui
keteladanan, interaksi bermakna, dan bimbingan moral yang
konsisten. Proses ini menuntut evaluasi yang lebih dari sekadar soal
ujian, tetapi juga melibatkan tugas reflektif, jurnal spiritual, proyek
nilai, dan observasi terhadap perubahan sikap. Dengan pendekatan
ini, pendidikan Islam dapat kembali pada ruh dasarnya sebagai sarana
penyucian jiwa dan pencarian makna hidup yang hakiki (Sulaiman,
2023).

Oleh sebab itu, penting bagi para pemangku kepentingan
pendidikan Islam untuk mulai menggeser paradigma dari sekadar
penguasaan materi ke arah pembentukan pribadi yang sadar secara
spiritual. Di tengah gempuran arus informasi dan dekadensi moral,
pendidikan agama harus menjadi titik awal perubahan jiwa, tempat di
mana peserta didik diajak mengenali dirinya, mendekat kepada
Tuhannya, dan menemukan arah hidup yang bermakna. Tanpa
kesadaran akan pentingnya transformasi jiwa ini, maka pendidikan
Islam berisiko menjadi sebatas formalitas yang kehilangan substansi.

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459 453



Nasrullah

Reorientasi Evaluasi PAI menuju Refleksi dan Transformasi Religius

Dalam upaya mengatasi reduksi nilai-nilai spiritual dalam
pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI), pendekatan evaluasi
reflektif dan transformatif muncul sebagai alternatif yang mendesak
untuk diadopsi. Evaluasi reflektif bukan sekadar mengukur hafalan
atau capaian kognitif, melainkan melibatkan keterlibatan emosi, nilai,
dan kesadaran diri siswa terhadap ajaran Islam. Evaluasi ini bertumpu
pada proses pemaknaan dan perenungan ajaran agama dalam konteks
kehidupan nyata, sehingga memungkinkan siswa untuk memahami
dan menginternalisasi ajaran Islam secara utuh (Rahman, 2021). Di sisi
lain, evaluasi transformatif menitikberatkan pada perubahan sikap
dan perilaku yang lebih konsisten dengan prinsip keislaman, bukan
hanya sekadar menjawab soal pilihan ganda atau menghafal istilah
fikih.

Studi Syauky et al. (2025) menunjukkan bahwa gaya belajar
siswa yang beragam seperti visual, auditorial, dan kinestetik belum
diakomodasi secara optimal dalam evaluasi PAI yang cenderung
monolitik. Ketika evaluasi hanya berbasis teks dan hafalan, maka
potensi pembelajaran transformatif menjadi terhambat. Evaluasi
reflektif dapat melibatkan metode seperti penulisan jurnal keagamaan,
diskusi kelompok nilai, hingga proyek pelayanan masyarakat yang
memungkinkan siswa menghubungkan ajaran Islam dengan aksi
sosial. Dengan demikian, orientasi evaluasi tidak lagi pada seberapa
banyak yang diketahui tetapi pada bagaimana ajaran itu mengubah
diri dan tindakan siswa (Kurniawan, 2023).

Dalam praktiknya, guru PAI memegang peranan sentral dalam
mengembangkan model evaluasi ini. Kompetensi sosial guru,
sebagaimana ditekankan oleh Yus & Ariani (2025), menjadi faktor
penentu keberhasilan transformasi evaluatif. Guru harus mampu
membangun kedekatan emosional dan ruang dialogis agar evaluasi
menjadi proses yang mendalam, bukan sekadar formalitas
administratif. Evaluasi juga harus beradaptasi dengan dinamika
psikososial remaja yang tengah mencari jati diri dan rentan terhadap
disonansi nilai. Oleh karena itu, alat evaluasi perlu mengukur aspek
afektif seperti kejujuran, empati, dan tanggung jawab sosial (Hasanah,
2022).

454 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459



Menggugat Model Evaluasi Kognitif dalam PAI sebagai Penghambat Pendewasaan Iman

Salah satu contoh konkret dari evaluasi reflektif adalah
penggunaan portofolio nilai harian siswa yang mencatat praktik
ibadah, interaksi sosial, dan refleksi diri. Sedangkan evaluasi
transformatif dapat berupa proyek integratif seperti kampanye literasi
zakat di sekolah atau dokumentasi praktik akhlak dalam kehidupan
sehari-hari. Evaluasi semacam ini tidak hanya memberi ruang pada
keberagaman ekspresi religius, tetapi juga menghubungkan materi
PAI dengan realitas sosial dan moral siswa (Fitriani, 2024).
Transformasi model evaluasi ini tentu menuntut pelatihan guru secara
berkelanjutan dan penyesuaian kurikulum agar mendukung
pendekatan holistik terhadap pendidikan agama.

Reorientasi ini juga selaras dengan semangat Magqgasid al-
Syari’ah dalam pendidikan, yaitu menumbuhkan kemaslahatan jiwa,
akal, dan moral siswa. Pendidikan yang menitikberatkan pada
evaluasi kognitif semata berisiko mengabaikan fungsi agama sebagai
pembentuk karakter dan arah hidup. Oleh karena itu, evaluasi reflektif
dan transformatif menjadi jembatan untuk menumbuhkan
spiritualitas yang tidak hanya dipahami, tetapi juga dihayati dan
dijalani (Saputra, 2020). Hal ini menegaskan bahwa orientasi utama
PAI adalah pembentukan manusia beriman dan bertakwa secara
autentik, bukan hanya siswa dengan nilai ujian tinggi.

Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa pendekatan evaluasi
Pendidikan Agama Islam (PAI) yang berorientasi pada aspek kognitif
semata, seperti hafalan dan soal objektif, cenderung mereduksi
kedalaman makna iman siswa. Evaluasi semacam ini hanya
menyentuh permukaan religiositas tanpa memberikan ruang bagi
pembentukan sikap spiritual yang otentik dan reflektif. Ketika iman
direduksi menjadi sekadar capaian intelektual, maka proses
pendewasaan spiritual terhambat, bahkan berpotensi menghasilkan
peserta didik yang cerdas secara konseptual tetapi hampa secara
ruhani.

Diperlukan reformulasi paradigma evaluasi PAI yang mampu
menjangkau dimensi batiniah siswa melalui pendekatan yang reflektif
dan transformatif. Model evaluasi yang mengintegrasikan
pengalaman spiritual, kesadaran moral, serta kepekaan sosial akan

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459 455



Nasrullah

lebih efektif dalam membentuk karakter religius yang utuh. Dengan
demikian, pendidikan agama dapat memainkan peran yang lebih
strategis dalam membina generasi yang tidak hanya taat secara ritual,
tetapi juga  beretika dan  beriman secara  substantif.
Kepada para pendidik dan penyusun kurikulum, disarankan untuk
mengembangkan model evaluasi PAI yang menyeimbangkan aspek
kognitif, afektif, dan spiritual. Evaluasi tidak boleh terjebak pada
pengujian hafalan semata, tetapi harus mampu menggali pemahaman
mendalam dan pengalaman iman peserta didik dalam kehidupan
nyata. Selain itu, penelitian lanjutan perlu dilakukan untuk menguji
efektivitas evaluasi reflektif dalam membentuk karakter religius siswa
dalam berbagai konteks pendidikan yang berbeda.

Referensi
Arifin, Z. (2019). Evaluasi Pembelajaran. Jakarta: Rajawali Pers.

Azra, A. (2019). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju
Milenium Baru. Jakarta: Kencana.

Fadhilah, S. (2022). Rekonstruksi Evaluasi Pendidikan Islam Berbasis
Spiritualitas. Tafaqquh: Jurnal Kajian Keislaman, 6(1), 49-62.
https:/ /doi.org/10.24042 /tafagquh.v6i1.9231

Fitriani, H. (2024). Evaluasi Pembelajaran PAI Berbasis Proyek untuk
Penguatan Karakter. Jurnal Pendidikan Islam Integratif, 6(1), 45-
60. https:/ /doi.org/10.24252 /jpii.v6i1.2024

Haidar, A. (2020). Pendidikan Islam dan Tantangan Zaman:
Reorientasi Kurikulum dan Evaluasi. Jurnal Pendidikan Agama
Islam, 17(2), 134-147.

Harun, H. (2021). Humanisasi Pendidikan Islam dalam Era
Disorientasi Moral. Jurnal Pendidikan Islam, 13(2), 132-147.
https:/ /doi.org/10.24042 /jpi.v13i2.7415

456 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459


https://doi.org/10.24042/tafaqquh.v6i1.9231
https://doi.org/10.24252/jpii.v6i1.2024
https://doi.org/10.24042/jpi.v13i2.7415

Menggugat Model Evaluasi Kognitif dalam PAI sebagai Penghambat Pendewasaan Iman

Hasanah, L. (2022). Evaluasi Afektif dalam Pendidikan Islam:
Menjawab Tantangan Generasi Z. Jurnal Edukasi Islam, 14(2),
233-250. https:/ /doi.org/10.21093 /jei.v14i2.433

Hasbullah. (2021). Evaluasi Pendidikan Agama Islam dalam Perspektif
Holistik. Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, 13(1), 25-40.
https://doi.org/10.24042 /ajpai.v13i1.6712

Hidayat, S. (2022). Internalization of Islamic Values through Reflective
Evaluation in Religious Education. Tarbiyah Al-Awlad, 10(2),
112-126. https:/ /doi.org/10.24042/ta.v10i2.9021

Kurniawan, R. (2023). Model Evaluasi Reflektif dalam Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam. Tadrib: Jurnal Pendidikan Agama
Islam, 8(2), 180-195. https:/ /doi.org/10.19105/ tadrib.v8i2.7892

Kusnadi, A. (2022). Redefinisi Evaluasi Afektif dalam Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam. Edukasi: Jurnal Pendidikan Islam,
17(2), 122-135. https:/ /doi.org/10.24042 /ee.v17i2.9871

Marzuki, A. (2023). Problematisasi Penilaian Kognitif dalam PAI dan
Solusi Evaluasi Berbasis Nilai. Jurnal Pendidikan Agama Islam,
18(1), 55-69. https:/ /doi.org/10.24042 /jpai.v18il1.11224

Muhaimin. (2022). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan
Pendidikan Agama Islam di Sekolah. Jakarta: PT RajaGrafindo
Persada.

Nata, A. (2021). Pendidikan Islam di Tengah Perubahan Sosial Budaya.
Jakarta: Prenadamedia Group.

Rahman, M. (2021). Pendidikan Islam sebagai Proses Transformasi
Spiritual. AlI-Muaddib: Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), 25-38.
https://doi.org/10.20414 /almuaddib.v6i1.3932

Rahmawati, E. (2020). Pendidikan Agama Islam dan Krisis Religiusitas
Remaja: Kritik terhadap Sistem Evaluasi. Edukasi Islam, 16(2),
131-144. https:/ /doi.org/10.24042 /ee.v16i2.7853

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459 457


https://doi.org/10.21093/jei.v14i2.433
https://doi.org/10.24042/ajpai.v13i1.6712
https://doi.org/10.24042/ta.v10i2.9021
https://doi.org/10.19105/tadrib.v8i2.7892
https://doi.org/10.24042/ee.v17i2.9871
https://doi.org/10.24042/jpai.v18i1.11224
https://doi.org/10.20414/almuaddib.v6i1.3932
https://doi.org/10.24042/ee.v16i2.7853

Nasrullah

Sagala, S. (2021). Manajemen Strategik dalam Peningkatan Mutu
Pendidikan. Bandung: Alfabeta.

Salim, F. (2023). Designing Authentic Assessment for Religious
Character Building. Jurnal Pendidikan Islam, 15(1), 65-79.
https:/ /doi.org/10.24042 /ijpi.v15i1.11114

Saputra, F. (2020). Pendekatan Maqashid Syariah dalam Pendidikan
Islam Kontemporer. Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 3(2), 123-140.
https:/ /doi.org/10.24256 /jipi.v3i2.1083

Shihab, M. Q. (2020). Pendidikan Islam Sebagai Transformasi Jiwa:
Pendekatan Tasawuf dalam Pembelajaran. At-Tarbiyah: Jurnal
Pendidikan Islam, 8(1), 21-35.
https://doi.org/10.24042 / atjpi.v8il.6021

Sulaiman, R. (2023). Spiritualitas dan Evaluasi Pendidikan Islam:
Integrasi antara Nilai dan Metode. Jurnal Tarbiyatuna Kamilah,
10(1), 78-93. https:/ /doi.org/10.24042 /jtk.v10i1.10414

Sutrisno, M. (2022). Problematika Evaluasi dalam Pendidikan Agama
Islam. Jurnal Al-Tadzkiyyah, 13(1), 44-58.

Syafii, M. (2020). Penguatan Nilai-Nilai Iman Melalui Evaluasi
Reflektif: Studi Perspektif Kurikulum PAI. Al-Tadzkiyyah: Jurnal
Pendidikan Islam, 15(2), 78-92.
https://doi.org/10.24042 /ajpai.v15i2.8354

Syauky, A., Jannah, M., Zulfatmi, Z.,, & Zubaidah, Z. (2025).
PENGARUH GAYA BELAJAR VISUAL AUDITORIAL
KINESTETIK TERHADAP PEMAHAMAN SISWA PADA
MATA PELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI
MAN 2 DAN SD NEGERI 53 BANDA ACEH. Satya Widya,
41(1), 89-103.

Wahid, A. (2023). Model Evaluasi Holistik dalam Pendidikan Islam:
Sebuah Tawaran Transformasional. Tarbiyah: Jurnal Ilmiah
Pendidikan Islam, 10(1), 1-15.

458 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459


https://doi.org/10.24042/jpi.v15i1.11114
https://doi.org/10.24256/jipi.v3i2.1083
https://doi.org/10.24042/atjpi.v8i1.6021
https://doi.org/10.24042/jtk.v10i1.10414
https://doi.org/10.24042/ajpai.v15i2.8354

Menggugat Model Evaluasi Kognitif dalam PAI sebagai Penghambat Pendewasaan Iman

Yunita, N. (2021). Relasi antara Evaluasi Kognitif dan Perilaku
Keagamaan Siswa. Al-Jami’ah: Jurnal Pendidikan Islam, 14(1), 45-
58. https:/ /doi.org/10.24042 / ajpi.v14i1.7122

Yus, S., & Ariani, S. (2025). KOMPETENSI SOSIAL GURU DALAM
PERSPEKTIF HADITS. IMTIYAZ: Jurnal Ilmu Keislaman, 9(2),
207-220.

Zubaedi. (2020). Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi dan Aplikasinya
dalam Lembaga Pendidikan. Jakarta: Kencana.

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 443-459 459


https://doi.org/10.24042/ajpi.v14i1.7122

