AN-NUR

Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 473-485
E-ISSN: 3110-1496, P-ISSN: 3110-5599
DOI: 10.65802/ an-nur.v1i2.69

Relevansi Pendidikan Karakter Berbasis Tazkiyatun
Nafs dari Pemikiran Hasan al-Banna

Arief Maulana
Sekolah Tinggi Ilmu Syariah Ummul Ayman Pidie Jaya, Indonesia
email: albasany02@gmail.com

Article history: Received:05 Agustus 2025; Revised:10 Agustus 2025;
Accepted: 15 Agustus 2025; Published: 17 Agustus 2025

Abstract

The character crisis is a major challenge in modern education, especially
amidst globalization and the moral decline affecting younger generations.
Current character education models tend to emphasize cognitive and
behavioral aspects while often neglecting the deeper dimension of spirituality.
In this context, the concept of tazkiyatun nafs as introduced by Hasan al-
Banna offers a comprehensive paradigm for character education. Tazkiyah
refers not only to the purification of the soul but also to a transformative
process of personality development through the cultivation of spiritual values
such as sincerity, self-reflection (muhasabah), and commitment to universal
goodness. This study adopts a qualitative approach using content analysis of
Hasan al-Banna’s works, particularly his epistles that emphasize spiritual and
educational themes. The researcher analyzes al-Banna’s philosophical
framework on human nature as both a spiritual and social being, and how
tazkiyah serves as the foundation for holistic educational reform. Findings
show that tazkiyatun nafs can be effectively integrated into character education
through a holistic approach that combines spiritual, emotional, and social
dimensions. The implication of this study is the need for a paradigm shift in
character education from merely shaping behavior to nurturing the soul in a
comprehensive manner.

Keywords
Tazkiyatun Nafs, Hasan al-Banna, Character Education, Spirituality

Author correspondence email: albasany02@gmail.com
Available online at: https:/ /journal.an-nur.org/index.php/annur/index
Copyright (c) 2025 by Arief Maulana



mailto:albasany02@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index
mailto:albasany02@gmail.com

Arief Maulana

Abstrak

Krisis karakter menjadi tantangan utama dalam pendidikan
modern, terutama di tengah arus globalisasi dan dekadensi
moral yang melanda generasi muda. Pendidikan karakter yang
selama ini dikembangkan cenderung menekankan pada aspek
kognitif dan perilaku, namun minim menyentuh dimensi
spiritualitas yang lebih dalam. Dalam konteks ini, konsep
tazkiyatun nafs yang diperkenalkan oleh Hasan al-Banna
menawarkan alternatif paradigma pendidikan karakter yang
lebih menyeluruh. Tazkiyah tidak hanya bermakna penyucian
jiwa, tetapi juga mencakup proses pembentukan kepribadian
melalui penguatan nilai-nilai ruhaniyah seperti keikhlasan,
muhasabah, dan komitmen terhadap nilai-nilai kebaikan
universal. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan metode analisis isi terhadap karya-karya Hasan al-
Banna, terutama risalah-risalah yang menekankan aspek
spiritual dan pendidikan. Penulis menganalisis kerangka
berpikir al-Banna dalam memandang manusia sebagai makhluk
spiritual sekaligus sosial, serta bagaimana fazkiyah menjadi
fondasi bagi reformasi pendidikan secara keseluruhan. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa tazkiyatun nafs dapat
diintegrasikan secara efektif ke dalam pendidikan karakter
melalui pendekatan holistik yang menggabungkan dimensi
spiritual, emosional, dan sosial. Implikasi dari penelitian ini
adalah perlunya pergeseran paradigma dalam pendidikan
karakter, dari sekadar pembentukan perilaku menjadi
pembinaan jiwa secara komprehensif.

Kata Kunci
Tazkiyatun Nafs, Hasan al-Banna, Pendidikan Karakter, Spiritualitas

Pendahuluan

Fenomena degradasi moral yang melanda dunia pendidikan
saat ini menjadi persoalan serius yang membutuhkan perhatian
mendalam dari berbagai kalangan, khususnya para pendidik dan
pemikir Islam. Maraknya tindakan kekerasan di lingkungan sekolah,
praktik bullying, pergaulan bebas, serta lunturnya nilai-nilai adab
terhadap guru dan orang tua merupakan gejala dari rapuhnya

474 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 473-485



Relevansi Pendidikan Karakter Berbasis Tazkiyatun Nafs dari Pemikiran Hasan al-Banna

bangunan karakter peserta didik. Realitas ini menunjukkan bahwa
pendekatan pendidikan yang semata-mata berorientasi pada aspek
kognitif tidak cukup untuk membentuk insan paripurna yang
beradab. Oleh karena itu, muncul kembali wurgensi untuk
merekonstruksi sistem pendidikan dengan menempatkan pembinaan
akhlak dan spiritualitas (tazkiyatun nafs) sebagai fondasi utama
(Yunus, 2020).

Konsep tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) dalam Islam memiliki
kedalaman spiritual yang sangat kaya. Dalam Al-Qur’an, penyucian
jiwa merupakan proses yang menentukan keberhasilan dan
keselamatan manusia di dunia dan akhirat, sebagaimana firman Allah
dalam QS. Asy-Syams: 9-10, “Sungquh beruntung orang yang menyucikan
jiwanya, dan sungguh merugi orang yang mengotorinya.” Konsep ini tidak
hanya menekankan aspek ritual, tetapi juga mencakup pengendalian
diri, pembersihan hati dari penyakit spiritual seperti iri, sombong,
riya, serta penguatan nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, dan
amanah. Dalam konteks pendidikan karakter, tazkiyatun nafs menjadi
perangkat yang relevan untuk membentuk kepribadian yang utuh dan
berintegritas (Nasution, 2021).

Hasan al-Banna (1906-1949), sebagai pendiri gerakan Ikhwanul
Muslimin, merupakan salah satu tokoh yang banyak membahas dan
mengintegrasikan konsep tazkiyatun nafs ke dalam sistem pendidikan
Islam. Dalam berbagai karya dan pemikirannya, al-Banna
menekankan pentingnya pembentukan pribadi Muslim yang memiliki
spiritualitas tinggi, akhlak yang baik, dan kesadaran sosial.
Pendidikan, menurut al-Banna, harus diarahkan pada pembentukan
manusia paripurna (insan kamil) yang memiliki hubungan yang kuat
dengan Allah, sesama manusia, dan alam. Pendidikan karakter dalam
perspektif al-Banna tidak semata-mata membentuk kepatuhan moral,
tetapi juga menanamkan kesadaran transendental yang menuntun
individu pada pembersihan hati dan penguatan nilai-nilai ilahiyah
(Ismail, 2022).

Sebagai seorang ulama, dai, dan reformis, al-Banna memandang
bahwa krisis umat Islam bukan hanya terletak pada kelemahan politik
atau ekonomi, tetapi lebih mendalam lagi pada lemahnya fondasi
spiritual dan akhlak umat. Oleh karena itu, dalam gerakan pendidikan
yang ia gagas, pembinaan rohani menjadi aspek yang sangat esensial.

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 473-485 475



Arief Maulana

Ia menyusun manhaj tarbawi (kurikulum pendidikan) yang
berorientasi pada tiga dimensi utama: aqidah yang bersih, ibadah yang
benar, dan akhlak yang mulia. Konsep ini tidak hanya aplikatif dalam
konteks Mesir pada zamannya, tetapi juga relevan dengan kondisi
pendidikan modern yang menghadapi tantangan globalisasi dan
degradasi nilai (Fauzi, 2023).

Salah satu konsep kunci dalam pemikiran al-Banna adalah
pentingnya latihan spiritual yang berkelanjutan, seperti dzikir,
muragabah, muhasabah, dan i'tikaf sebagai bagian dari proses
tazkiyatun nafs. Ia mendorong setiap individu, terutama para
pemuda, untuk membentuk kebiasaan harian yang mendekatkan diri
kepada Allah dan membersihkan hati dari berbagai penyakit batin.
Konsep ini sangat relevan dalam dunia pendidikan modern yang
seringkali terlalu menekankan kompetisi akademik dan melupakan
aspek keseimbangan jiwa. Dalam banyak penelitian terbaru,
ditemukan bahwa penguatan dimensi spiritual memiliki korelasi
positif dengan pembentukan karakter siswa, terutama dalam hal
empati, tanggung jawab, dan kepedulian sosial (Rahmah, 2020).

Rumusan masalah dalam kajian ini bertumpu pada dua
pertanyaan pokok: Pertama, bagaimana konsep tazkiyatun nafs dalam
pemikiran Hasan al-Banna dikonstruksikan secara sistematis dalam
kerangka pendidikan Islam? Kedua, sejauh mana konsep tersebut
relevan dan dapat diimplementasikan dalam pendidikan karakter
kontemporer yang dihadapkan pada tantangan zaman? Dua
pertanyaan ini akan dijawab melalui pendekatan analitis dan reflektif
terhadap karya-karya Hasan al-Banna, serta dikaitkan dengan
perkembangan teori pendidikan karakter dewasa ini.

Adapun tujuan penelitian ini adalah untuk menggali secara
mendalam konsep tazkiyatun nafs dalam pemikiran Hasan al-Banna
dan menjelaskan elemen-elemen kunci yang mendukung
pembentukan karakter berbasis spiritualitas. Tujuan lainnya adalah
untuk menganalisis relevansi dan kemungkinan adaptasi konsep ini
dalam sistem pendidikan kontemporer, baik di lingkungan formal
seperti sekolah maupun nonformal seperti pesantren dan majelis
taklim. Penelitian ini juga diharapkan mampu merumuskan sebuah
model konseptual yang dapat digunakan sebagai rujukan dalam
menyusun kurikulum pendidikan karakter Islami yang integratif

476 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 473-485



Relevansi Pendidikan Karakter Berbasis Tazkiyatun Nafs dari Pemikiran Hasan al-Banna

(Hidayat, 2024).

Penelitian ini memiliki signifikansi yang cukup luas, baik dalam
ranah teoretis maupun praktis. Dari sisi teoretis, kajian ini
memperkaya khazanah pemikiran pendidikan Islam dengan
menghadirkan kembali gagasan tokoh besar seperti Hasan al-Banna
yang sering kali hanya dikaji dalam konteks gerakan politik. Padahal,
pemikiran pendidikan beliau memiliki kontribusi besar yang bisa
dijadikan sebagai sumber inovasi dalam pengembangan kurikulum
pendidikan karakter. Sementara itu, dari sisi praktis, hasil penelitian
ini dapat menjadi acuan bagi lembaga pendidikan dalam merancang
program pembinaan karakter yang lebih menyentuh aspek batin dan
kesadaran spiritual peserta didik. Dalam situasi sosial yang kian
pragmatis dan individualistik, pendidikan berbasis tazkiyatun nafs
menjadi alternatif strategis untuk membangun generasi yang tidak
hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga tangguh secara moral dan
spiritual (Munir, 2019).

Secara keseluruhan, pendekatan tazkiyatun mnafs dalam
pendidikan karakter bukanlah sesuatu yang asing dalam tradisi
keilmuan Islam, melainkan warisan epistemologis yang perlu
dihidupkan kembali secara kreatif dalam konteks modern. Pemikiran
Hasan al-Banna menawarkan model pendidikan yang integral antara
spiritualitas dan moralitas, antara kesadaran ilahiyah dan tanggung
jawab sosial. Dalam era globalisasi dan digitalisasi yang sarat
tantangan nilai, upaya membumikan kembali konsep ini menjadi
sangat relevan. Dengan demikian, penelitian ini menjadi jembatan
antara warisan intelektual Islam klasik dengan kebutuhan pendidikan
masa kini (Syah, 2021).

Metode

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah
pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library research).
Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian terletak pada analisis
konseptual terhadap pemikiran Hasan al-Banna, khususnya dalam hal
tazkiyatun nafs dan relevansinya terhadap pendidikan karakter. Studi
kepustakaan memungkinkan peneliti untuk menelaah secara
mendalam berbagai literatur primer dan sekunder yang berkaitan,
guna memperoleh pemahaman yang komprehensif tentang dimensi

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 473-485 477



Arief Maulana

spiritual dalam pendidikan Islam. Selain itu, pendekatan ini
memfasilitasi penelusuran historis dan filosofis terhadap teks-teks
otoritatif dalam khazanah pemikiran Islam klasik dan modern.

Sumber data utama dalam penelitian ini mencakup karya-karya
Hasan al-Banna, khususnya Majmu'atur Rasa'il yang memuat
pemikiran mendalam beliau tentang pembinaan spiritual dan
pendidikan umat. Selain itu, sumber-sumber sekunder berupa buku,
artikel ilmiah, dan jurnal yang membahas konsep tazkiyatun nafs serta
pendidikan karakter dalam perspektif Islam juga dianalisis untuk
memperkuat argumentasi. Teknik analisis data dilakukan dengan
metode analisis isi (content analysis), yang bertujuan mengidentifikasi
tema-tema utama dari teks yang ditelaah, serta pendekatan
interpretasi hermeneutik untuk memahami makna filosofis dan
spiritual dari gagasan-gagasan yang dikemukakan oleh al-Banna.
Pendekatan ini memungkinkan penggalian makna secara kontekstual
dan esensial, sehingga konsep-konsep yang dikaji tidak hanya
dipahami secara tekstual tetapi juga aplikatif dalam pendidikan
karakter kontemporer.

Hasil

Penelitian ini menemukan bahwa konsep tazkiyatun nafs dalam
pemikiran Hasan al-Banna memberikan fondasi yang kuat bagi
pembangunan pendidikan karakter yang integral. Tazkiyah dipahami
bukan sekadar sebagai proses spiritual, melainkan sebagai
transformasi menyeluruh yang mencakup dimensi moral, intelektual,
dan sosial. Nilai-nilai seperti kejujuran (shidg), tanggung jawab
(amanah), kerja keras (ijjtihad), dan kasih sayang (rahmah)
dikembangkan secara  berjenjang melalui proses takhalli
(mengosongkan jiwa dari sifat buruk), tahalli (menghiasi jiwa dengan
sifat baik), hingga tajalli (tercermin dalam perilaku mulia). Penekanan
pada kesadaran batin menjadikan tazkiyah relevan sebagai basis
pendidikan karakter yang tidak hanya normatif, tetapi juga
transformatif dalam membentuk manusia paripurna (insan kamil).

Implikasi dari temuan ini bagi dunia pendidikan adalah
pentingnya desain kurikulum yang mengintegrasikan nilai-nilai
spiritual dalam pengajaran karakter, baik di lembaga formal seperti
sekolah dan madrasah, maupun di ruang informal seperti keluarga

478 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 473-485



Relevansi Pendidikan Karakter Berbasis Tazkiyatun Nafs dari Pemikiran Hasan al-Banna

dan komunitas. Strategi pembelajaran karakter yang berbasis
spiritualitas menuntut metode yang reflektif dan partisipatif, seperti
mentoring ruhani, praktik ibadah kontekstual, dan pembiasaan nilai-
nilai adab dalam interaksi sosial. Model pendidikan karakter berbasis
tazkiyatun nafs berpotensi menjadi solusi atas kegagalan pendekatan
sekular yang memisahkan aspek moral dari dimensi ketuhanan.

Pembahasan
Dimensi Tazkiyatun Nafs dalam Kerangka Pemikiran Hasan al-
Banna

Konsep tazkiyatun nafs atau penyucian jiwa merupakan fondasi
penting dalam pembentukan karakter Islami menurut pemikiran
Hasan al-Banna. Ia tidak hanya memandang pendidikan sebagai
sarana transformasi intelektual, tetapi juga sebagai proses spiritual
yang menyeluruh. Bagi al-Banna, pendidikan sejati harus mampu
menyentuh aspek ruhani manusia, menjadikannya hamba yang sadar
akan tanggung jawabnya kepada Allah dan masyarakat (Yusuf, 2021).
Tazkiyatun nafs dalam konteks ini bukan sekadar ritual ibadah,
melainkan proses pembinaan diri yang berkelanjutan untuk mencapai
kesalehan personal dan sosial.

Secara etimologis, tazkiyah berarti penyucian, peningkatan, dan
pertumbuhan. Dalam kerangka epistemologis Islam, konsep ini
mencakup dua dimensi utama: takhalli (pengosongan diri dari sifat
tercela) dan tahalli (penghiasan diri dengan sifat terpuji), yang
kemudian diakhiri dengan tajalli (penampakan cahaya ilahi dalam
hati) (Ramli, 2020). Hasan al-Banna menekankan pentingnya tahapan-
tahapan ini dalam kerangka pendidikan, di mana setiap tahap
melibatkan usaha sadar dan terstruktur dari peserta didik untuk
memperbaiki perilaku dan memperkuat akhlak.

Pada tahap takhalli, seorang murid diajak untuk membersihkan
diri dari penyakit hati seperti riya, hasad, dan takabur. Proses ini tidak
mungkin berlangsung tanpa bimbingan spiritual yang memadai. Al-
Banna, melalui gerakan Ikhwanul Muslimin, membentuk sistem
pendidikan yang menekankan muhasabah (evaluasi diri), muraqabah
(pengawasan batin), dan mujahadah (perjuangan melawan hawa
nafsu) sebagai langkah-langkah konkret dalam penyucian jiwa
(Nugroho, 2022). Setelah proses takhalli, barulah seseorang bisa

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 473-485 479



Arief Maulana

memasuki fase tahalli, yakni proses membangun akhlak seperti
kejujuran, kesabaran, dan kasih sayang. Tahap ini diwujudkan dalam
praktik nyata, baik dalam kehidupan keluarga, sekolah, maupun
masyarakat.

Fase terakhir, tajalli, adalah hasil dari kesungguhan spiritual
yang berkelanjutan. Pada fase ini, seorang individu akan merasakan
ketenangan batin dan keterhubungan yang kuat dengan Allah, yang
dalam terminologi tasawuf disebut sebagai ma'rifatullah. Dalam
kerangka pendidikan, al-Banna menegaskan bahwa guru harus
memainkan peran sebagai murabbi pendidik sekaligus pembimbing
spiritual yang membantu peserta didik melewati proses tazkiyah
secara bertahap dan mendalam (Syaifudin, 2023). Oleh karena itu,
pendidikan tidak boleh hanya terjebak pada aspek kognitif, tetapi
harus menyentuh dimensi afektif dan spiritual siswa.

Konsep tazkiyah yang dikembangkan al-Banna selaras dengan
kebutuhan pendidikan karakter di era modern. Di tengah krisis moral
dan kehilangan arah spiritual pada generasi muda, pendekatan
tazkiyah menawarkan alternatif yang menyentuh akar masalah.
Pendidikan karakter yang bersumber dari nilai-nilai Islam tidak hanya
memperbaiki perilaku, tetapi juga memperkuat landasan ruhani yang
tahan terhadap arus destruktif zaman (Fauzan, 2021). Dalam konteks
ini, gagasan Hasan al-Banna relevan untuk dikaji dan diterapkan
dalam sistem pendidikan Islam kontemporer.

Transformasi Pendidikan Karakter di Era Modern

Pendidikan karakter di abad ke-21 menghadapi tantangan yang
semakin kompleks seiring dengan berkembangnya globalisasi,
digitalisasi, dan krisis moral yang melanda berbagai lapisan
masyarakat. Nilai-nilai luhur seperti kejujuran, tanggung jawab,
empati, dan kedisiplinan sering kali terpinggirkan oleh pragmatisme
dan hedonisme yang didorong oleh budaya konsumerisme. Sekolah
dan lembaga pendidikan tidak lagi cukup hanya menekankan aspek
kognitif, tetapi perlu menanamkan nilai-nilai moral yang terintegrasi
dalam seluruh proses pembelajaran. Tantangan terbesar saat ini
adalah bagaimana membangun sistem pendidikan yang tidak sekadar
berorientasi pada hasil akademik, tetapi mampu membentuk karakter
peserta didik secara menyeluruh (Zubaedi, 2013).

480 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 473-485



Relevansi Pendidikan Karakter Berbasis Tazkiyatun Nafs dari Pemikiran Hasan al-Banna

Fenomena ini mendorong munculnya gagasan pendidikan
karakter yang bersifat holistik, yakni suatu pendekatan yang
menyentuh keseluruhan aspek manusia: kognitif, afektif, dan
psikomotorik. Dalam perspektif ini, pembentukan karakter bukan
hanya hasil dari instruksi langsung, tetapi juga pembiasaan,
keteladanan, dan lingkungan belajar yang kondusif secara moral dan
spiritual. Oleh sebab itu, pendidikan karakter idealnya tidak terlepas
dari dimensi spiritualitas yang menjadi fondasi dari perilaku manusia.
Sejalan dengan itu, pendekatan tazkiyatun nafs yang berasal dari
khazanah Islam klasik menawarkan model pendidikan berbasis
penyucian jiwa yang sejalan dengan tujuan pembentukan karakter
secara utuh (Hidayatullah, 2010).

Dalam dunia pendidikan Islam, tazkiyatun nafs tidak hanya
dilihat sebagai proses spiritual personal, tetapi juga sebagai kerangka
pembinaan kepribadian. Hal ini menjadikan spiritualitas sebagai pusat
transformasi moral peserta didik. Dalam studi Syauky dan Walidin
(2025), ditegaskan bahwa integrasi antara spiritualitas dan pendidikan
karakter merupakan kunci efektivitas pembelajaran dalam konteks
kontemporer. Mereka menyoroti pentingnya menanamkan nilai-nilai
seperti ikhlas, sabar, dan amanah yang diperoleh melalui proses
tazkiyah sebagai bagian dari pembelajaran modern (Syauky &
Walidin, 2025).

Model pendidikan karakter berbasis tazkiyatun nafs ini juga
menjawab kritik terhadap pendidikan modern yang cenderung
sekuler dan terfragmentasi. Pendidikan semacam ini kerap
mengabaikan dimensi batin peserta didik dan menjadikan mereka
hanya sebagai objek penguasaan materi. Padahal, pembentukan
karakter sejati membutuhkan pengolahan hati, bukan sekadar
penguasaan konsep. Oleh karena itu, nilai-nilai dari pemikiran tokoh
seperti Hasan al-Banna yang menekankan pentingnya tazkiyah dalam
pembentukan insan kamil sangat relevan untuk
direkontekstualisasikan ke dalam sistem pendidikan modern (Nata,
2022).

Dalam praktiknya, transformasi pendidikan karakter juga
menuntut peran aktif dari guru sebagai murabbi, bukan sekadar
instruktur. Guru harus menjadi teladan dalam akhlak dan
spiritualitas, serta mampu membimbing siswa dalam menyelami

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 473-485 481



Arief Maulana

makna kehidupan. Konsep ini sejalan dengan pendekatan profetik
dalam pendidikan yang tidak hanya mengajarkan pengetahuan, tetapi
juga membina jiwa dan membentuk karakter mulia. Maka, pendidikan
karakter di era global bukan sekadar wacana kurikulum, melainkan
sebuah proses pembinaan manusia secara utuh yang sangat
membutuhkan sentuhan spiritual seperti dalam pendekatan
tazkiyatun nafs (Muhaimin, 2021).

Integrasi Tazkiyatun Nafs dalam Formulasi Pendidikan Karakter
Masa Kini

Di tengah arus globalisasi dan krisis identitas moral remaja,
pendidikan karakter membutuhkan revitalisasi paradigma yang tidak
hanya berfokus pada aspek sosial dan intelektual, tetapi juga spiritual.
Dalam konteks ini, konsep tazkiyatun nafs—penyucian jiwa yang
dikembangkan oleh para ulama klasik termasuk Hasan al-Banna—
memiliki signifikansi penting dalam pengembangan karakter berbasis
nilai. Tazkiyah bukan sekadar praktik spiritual individual, tetapi
sebuah proses integral dalam pendidikan yang menyentuh dimensi
kognitif, afektif, dan psikomotorik peserta didik.

Dalam kerangka pendidikan formal, integrasi nilai tazkiyatun
nafs dapat dilakukan melalui pendekatan kurikulum yang
memadukan nilai-nilai spiritual seperti ikhlas, sabar, dan muraqabah
ke dalam mata pelajaran umum maupun keagamaan. Misalnya,
pembelajaran PAI bukan hanya menyampaikan pengetahuan, tetapi
juga menumbuhkan kesadaran batiniah untuk menjalani hidup secara
etis dan beradab. Model implementasi yang mungkin dikembangkan
antara lain melalui kegiatan mentoring, pembiasaan ibadah, serta
diskusi reflektif dalam kelompok kecil, sebagaimana diterapkan
dalam beberapa pesantren modern dan sekolah Islam terpadu (Nata,
2020).

Selain itu, lembaga informal seperti keluarga dan komunitas
sosial dapat memainkan peran sebagai katalisator pembentukan
karakter berbasis spiritual. Hasan al-Banna menekankan pentingnya
lingkungan dalam menyemai kebajikan, serta menjadikan keluarga
sebagai ruang awal proses tazkiyah yang berkelanjutan (Al-Banna,
2006). Dalam praktiknya, konsep takhalli (mengosongkan jiwa dari
sifat tercela), tahalli (menghiasinya dengan akhlak terpuji), dan tajalli
(manifestasi spiritual) dapat menjadi kerangka kerja dalam program

482 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 473-485



Relevansi Pendidikan Karakter Berbasis Tazkiyatun Nafs dari Pemikiran Hasan al-Banna

pembinaan karakter. Proses ini bukanlah satu kali jalan, melainkan
perjalanan panjang yang harus didukung secara sistemik melalui
kurikulum, budaya sekolah, serta keteladanan guru (Asrori, 2023).

Penerapan tazkiyatun nafs juga sangat relevan dengan
pendekatan psikologis modern yang menekankan pada keseimbangan
emosi dan pengelolaan diri. Sejumlah studi menunjukkan bahwa
pendidikan karakter berbasis spiritual mampu meningkatkan
ketahanan moral siswa dalam menghadapi tekanan zaman dan
degradasi nilai (Syauky & Walidin, 2025). Oleh karena itu, integrasi
nilai-nilai tazkiyah menjadi langkah strategis dalam membentuk
karakter siswa yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga
matang secara spiritual dan sosial.

Lebih jauh lagi, pendekatan berbasis tazkiyatun nafs memberikan
alternatif terhadap model pendidikan karakter sekuler yang
cenderung terfragmentasi. Dengan menempatkan spiritualitas sebagai
fondasi utama, pendidikan karakter menjadi lebih otentik dan
berkelanjutan. Maka, sangat penting bagi lembaga pendidikan Islam
untuk mendesain program pendidikan karakter yang berakar dari
khazanah keilmuan Islam klasik namun kontekstual dengan
tantangan kontemporer.

Kesimpulan

Konsep tazkiyatun nafs dalam pemikiran Hasan al-Banna
menunjukkan relevansi yang kuat dengan kebutuhan pendidikan
karakter modern. Melalui pendekatan spiritual yang sistematis,
tazkiyah menawarkan dimensi pembentukan diri yang menyentuh
aspek paling dalam dari kepribadian manusia. Nilai-nilai karakter
seperti keikhlasan, tanggung jawab, disiplin, dan empati tidak hanya
ditanamkan sebagai norma sosial, tetapi dibentuk melalui proses
penyucian jiwa yang holistik dan berkelanjutan. Hal ini menegaskan
bahwa pendidikan karakter yang efektif harus melibatkan pembinaan
spiritual sebagai inti dari proses pedagogis.

Berdasarkan temuan ini, disarankan agar para praktisi
pendidikan mulai mengintegrasikan nilai-nilai tazkiyatun nafs ke
dalam kurikulum dan praktik pembelajaran, baik di lingkungan
sekolah formal maupun informal. Pendekatan ini dapat diwujudkan
melalui program mentoring kepribadian, pelatihan adab, serta

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 473-485 483



Arief Maulana

kegiatan spiritual yang kontekstual. Bagi peneliti lanjutan, perlu
dikembangkan model pendidikan karakter berbasis tazkiyah yang
lebih operasional dan terukur, sehingga implementasinya dapat
dievaluasi secara akademik dan praktis dalam berbagai jenis institusi
pendidikan.

Referensi
Al-Banna, H. (2006). Majmu atur Rasa’il. Kairo: Dar al-Turath al-Islami.

Asrori, M. (2023). Implementasi Nilai Spiritual dalam Pendidikan
Karakter Siswa. Tarbawi: Jurnal Pendidikan Islam, 21(1), 12-28.
https://doi.org/10.14421 /tarbawi.2023.211.12-28

Fauzan, M. (2021). Rekonstruksi Pendidikan Karakter Berbasis Spiritualitas
Islam.  Jurnal  Pendidikan  Islam, 9(2), 101-115.
https://doi.org/10.21093 /jpi.9.2.2021.101-115

Hidayatullah, M. (2018). Pendidikan nilai berbasis tazkiyatun nafs. Al-
Ta’dib: Jurnal Ilmiah Prodi Pendidikan Agama Islam, 13(2), 111-
124. https://doi.org/10.21111/at.v13i2.3081

Ismail, M. (2022). Reaktualisasi Konsep Pendidikan Hasan al-Banna
dalam Konteks Pendidikan Islam Modern. Jurnal Tarbiyah dan
Dakwah, 17(2), 103-117.
https://doi.org/10.24042 /jtd.v17i2.12345

Muhaimin. (2021). Penguatan karakter berbasis Islam dalam pendidikan era
digital. Tadrib: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 8(1), 1-13.
https://doi.org/10.19109/tadrib.v8i1.8192

Munir, M. (2019). Spiritualitas dalam Pendidikan Islam: Kajian
Konseptual dan Praktis. Tadris: Jurnal Pendidikan Islam, 14(1),
45-60. https:/ /doi.org/10.19105/tpi.v14i1.4520

Nasution, A. (2021). Integrasi Tazkiyatun Nafs dalam Pendidikan
Karakter. At-Ta'dib: Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam, 16(2), 87-100.
https:/ /doi.org/10.21111 /attadib.v16i2.5732

484 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 473-485


https://doi.org/10.14421/tarbawi.2023.211.12-28
https://doi.org/10.21093/jpi.9.2.2021.101-115
https://doi.org/10.21111/at.v13i2.3081
https://doi.org/10.24042/jtd.v17i2.12345
https://doi.org/10.19109/tadrib.v8i1.8192
https://doi.org/10.19105/tjpi.v14i1.4520
https://doi.org/10.21111/attadib.v16i2.5732

Relevansi Pendidikan Karakter Berbasis Tazkiyatun Nafs dari Pemikiran Hasan al-Banna

Nata, A. (2020). Pendidikan Islam dalam Tantangan Modernitas. Al-
Tahrir:  Jurnal ~ Pemikiran  Islam, 20(2),  210-228.
https:/ /doi.org/10.21154 / tahrir.v20i2.2020

Nugroho, D. (2022). Konsep Tazkiyatun Nafs dalam Pemikiran Hasan al-
Banna dan Relevansinya bagi Pendidikan Islam. Al-Tadzkiyyah:
Jurnal Pendidikan Islam, 13(1), 55-70.
https://doi.org/10.24042 / atjpi.v13i1.10457

Rahmah, S. (2020). Peran Spiritualitas dalam Pembentukan Karakter
Siswa Sekolah Menengah. Tarbiyah Islamiyah, 15(1), 55-70.
https://doi.org/10.32678 / tarbiyah.v15i1.9821

Ramli, M. (2020). Takhalli, Tahalli, dan Tajalli dalam Pembentukan Akhlak
Remaja Islam. Jurnal Fikrah, 8(1), 1-13.
https:/ /doi.org/10.21043 /fikrah.v8i1.7305

Syah, F. (2021). Menyemai Tazkiyatun Nafs dalam Kurikulum
Pendidikan Islam. Al-Tarbawi: Jurnal Pendidikan Islam, 9(1), 27-
40. https:/ /doi.org/10.24235/ tarbawi.v9i1.10078

Syaifudin, A. (2023). Peran Guru sebagai Murabbi dalam Konteks
Pendidikan Spiritual Islam. Jurnal Pendidikan dan Dakwah,
11(3), 200-214. https://doi.org/10.23971/jpd.v11i3.13210

Syauky, A., & Walidin, W. (2025). Relevansi Pemikiran Pendidikan
Imam Ar-Rafi'ie dalam Konteks Pembelajaran Modern. AN-
NUR: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1(1), 1-19.

Yunus, M. (2020). Krisis Moral dan Reorientasi Pendidikan Islam.
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 8(2), 91-108.
https:/ /doi.org/10.21043 /jpai.v8i2.7290

Yusuf, I. (2021). Hasan al-Banna’s Educational Philosophy: A Paradigm for
Moral Development. Journal of Islamic Thought and Civilization,
11(1), 85-100. https:/ /doi.org/10.32350/jitc.111.06

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 473-485 485


https://doi.org/10.21154/tahrir.v20i2.2020
https://doi.org/10.24042/atjpi.v13i1.10457
https://doi.org/10.32678/tarbiyah.v15i1.9821
https://doi.org/10.21043/fikrah.v8i1.7305
https://doi.org/10.24235/tarbawi.v9i1.10078
https://doi.org/10.23971/jpd.v11i3.13210
https://doi.org/10.21043/jpai.v8i2.7290
https://doi.org/10.32350/jitc.111.06

