AN-NUR

Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511
E-ISSN: 3110-1496, P-ISSN: 3110-5599
DOI: 10.65802/ an-nur.v1i2.71

Konsep Jiwa dalam Psikologi Ibnu Miskawaih sebagai
Dasar Pendidikan Moral Remaja

Safinatun Naja
Sekolah Tinggi Ilmu Syariah Ummul Ayman Pidie Jaya, Indonesia
email: safinatunnaja299@gmail.com

Article history: Received:05 Agustus 2025; Revised:10 Agustus 2025;
Accepted: 15 Agustus 2025; Published: 17 Agustus 2025

Abstract

The contemporary moral crisis among adolescents has become a central issue
demanding a multidisciplinary approach, particularly through a synthesis of
classical Islamic philosophy and modern psychology. One relevant thinker in
this context is Ibn Miskawayh, an 11th-century Muslim philosopher and
ethicist who offers a profound vision of character formation through gradual
and balanced soul development. This study aims to explore the relevance of Ibn
Miskawayh’s philosophical psychology in shaping the ethics and psychological
balance of today’s youth. This research employs a qualitative-descriptive
approach with literature analysis of Ibn Miskawayh's major work, Tahdhib al-
Akhlaq, as well as contemporary studies in developmental psychology and
moral education. The study focuses on three core principles in his moral
pedagogy: tawazun (balance), tadrij (gradual development), and sa'adah
(happiness), along with the soul’s tripartite structure vegetative, animalistic,
and rational. Findings suggest that Ibn Miskawayh’s moral education model
strongly aligns with modern psychological theories and has the potential to
serve as an alternative framework for integrative character education. The
pedagogical implications include applying a spiritual-rational approach in
school curricula and enhancing the role of teachers and counselors as
philosophical and reflective moral guides.

Keywords

Ibn Miskawayh, moral education, soul psychology, adolescents

Author correspondence email: safinatunnaja299@gmail.com
Available online at: https:/ /journal.an-nur.org/index.php/annur/index
Copyright (c) 2025 by Safinatun Naja



mailto:safinatunnaja299@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index
mailto:safinatunnaja299@gmail.com

Safinatun Naja

Abstrak

Krisis moral remaja di era kontemporer menjadi isu sentral yang
menuntut pendekatan multidisipliner, khususnya melalui
sintesis antara filsafat Islam klasik dan psikologi modern. Salah
satu pemikir yang relevan dalam konteks ini adalah Ibnu
Miskawaih, seorang filsuf dan etikus Muslim abad ke-11, yang
menawarkan pandangan mendalam tentang pembentukan
karakter melalui pengembangan jiwa secara bertahap dan
seimbang. Studi ini bertujuan untuk mengeksplorasi relevansi
psikologi filosofis Ibnu Miskawaih dalam membentuk etika dan
keseimbangan psikologis remaja masa kini. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan analisis
literatur terhadap karya utama Ibnu Miskawaih, Tahdzib al-
Akhlak, dan studi-studi kontemporer dalam bidang psikologi
perkembangan dan pendidikan moral. Fokus utama kajian ini
adalah tiga prinsip inti dalam pendidikan moral Ibnu
Miskawaih, yakni tawazun (keseimbangan), tadrij (proses
bertahap), dan sa'adah (kebahagiaan), serta struktur jiwa yang
meliputi dimensi nabati, hewani, dan insani. Hasil kajian
menunjukkan bahwa model pendidikan moral Ibnu Miskawaih
memiliki kesesuaian kuat dengan teori psikologi modern dan
berpotensi menjadi kerangka alternatif dalam desain pendidikan
karakter yang lebih integratif. Implikasi pedagogis dari temuan
ini mencakup penerapan pendekatan spiritual-rasional dalam
kurikulum pendidikan serta penguatan peran guru dan konselor
sebagai pembimbing moral yang filosofis dan reflektif.

Kata Kunci
Ibnu Miskawaih, pendidikan moral, psikologi jiwa, remaja

Pendahuluan

Fenomena dekadensi moral remaja di era digital merupakan
salah satu tantangan serius yang dihadapi masyarakat modern,
termasuk dalam konteks pendidikan Islam. Perkembangan teknologi
informasi yang pesat telah menciptakan ruang sosial baru bagi remaja
untuk berinteraksi, membentuk identitas, dan mengeksplorasi nilai-
nilai hidup. Namun, ruang digital ini tidak selalu terarah pada
kebaikan; justru banyak memicu perilaku menyimpang seperti

500 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511



Konsep Jiwa dalam Psikologi Ibnu Miskawaih sebagai Dasar Pendidikan Moral Remaja

hedonisme, individualisme, cyberbullying, hingga keterasingan sosial.
Penelitian menunjukkan bahwa krisis moral pada remaja berkaitan
erat dengan lemahnya internalisasi nilai dan pembentukan karakter
sejak dini (Syauky & Walidin, 2025). Di sinilah pentingnya pendidikan
moral yang tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga memiliki dasar
psikologis yang kuat.

Salah satu tokoh penting dalam tradisi keilmuan Islam yang
menawarkan sintesis antara psikologi dan etika adalah Ibnu
Miskawaih (w. 1030 M). Ia dikenal sebagai filsuf sekaligus psikolog
Muslim awal yang menaruh perhatian besar pada pengembangan jiwa
manusia melalui akhlak. Karyanya yang monumental, Tahdzib al-
Akhlag wa Tath-hir al-A’'rag, menjelaskan bahwa pendidikan moral
sejati tidak hanya menanamkan hukum-hukum syariat, tetapi juga
membentuk struktur jiwa yang sehat dan seimbang. Konsepsi jiwa
dalam pemikiran Miskawaih menjadi landasan filosofis dan psikologis
yang kokoh bagi pendidikan karakter di era modern yang sarat
tantangan. Oleh karena itu, menggali konsep jiwa dari perspektif
Miskawaih sangat relevan untuk menjawab krisis moral remaja hari
ini (Miskawaih, 2002).

Konsep jiwa dalam pemikiran Ibnu Miskawaih tidak sekadar
mengikuti tradisi Yunani semata, melainkan juga mengalami
islamisasi dan elaborasi moral. Ia membagi jiwa manusia ke dalam tiga
potensi utama: jiwa rasional (al-nafs al-natiqah), jiwa irascible (al-nafs al-
ghadabiyyah), dan jiwa concupiscible (al-nafs al-shahwiyyah). Pendidikan
moral, dalam pandangannya, adalah proses penyucian jiwa agar
ketiga elemen tersebut berada dalam keseimbangan, di mana jiwa
rasional menjadi pemimpin yang mengarahkan dua potensi lainnya.
Dalam konteks remaja, proses ini menjadi sangat penting karena pada
fase ini ketiga potensi jiwa sedang berada dalam dinamika
perkembangan yang intens. Ketidakseimbangan di antara potensi-
potensi ini dapat melahirkan perilaku destruktif dan kehilangan arah
moral (Al-Attas, 1990).

Relasi antara konsep jiwa dan pendidikan moral pada remaja
menjadi aspek krusial dalam memahami bagaimana nilai-nilai dapat
diinternalisasi secara efektif. Ibnu Miskawaih menawarkan
pendekatan integratif yang memadukan dimensi kognitif, emosional,
dan spiritual dalam pendidikan. Ia menekankan pentingnya

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511 501



Safinatun Naja

pembiasaan (ta‘wid), keteladanan moral (qudwah), dan refleksi akal
dalam proses pembentukan karakter. Melalui proses ini, remaja
diarahkan untuk mengembangkan kesadaran diri, mengendalikan
dorongan emosional, dan menilai tindakan berdasarkan prinsip
keadilan dan kebaikan. Dalam konteks pendidikan Islam modern,
pendekatan ini sejalan dengan upaya penguatan karakter melalui
pendidikan berbasis nilai dan spiritualitas (Syamsuddin, 2020).

Tujuan utama dari penelitian ini adalah untuk mengkaji secara
mendalam konsep jiwa dalam pemikiran Ibnu Miskawaih dan
menggali implikasinya bagi pendidikan moral remaja. Penelitian ini
tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga konstruktif, yakni berusaha
menyusun model pendidikan moral yang berakar pada epistemologi
Islam klasik namun tetap relevan dengan tantangan kontemporer.
Model ini diharapkan dapat menjadi alternatif atas pendekatan moral
sekuler yang cenderung mengabaikan dimensi spiritual manusia.
Dengan membangun pendidikan moral berdasarkan struktur jiwa,
para pendidik dan orang tua memiliki dasar yang kuat untuk
mengarahkan perkembangan moral remaja secara lebih utuh dan
menyeluruh (Nasution, 2019).

Penelitian ini memiliki signifikansi penting baik secara teoritis
maupun praktis. Dari sisi teoritis, kajian ini memberikan kontribusi
terhadap pengembangan psikologi pendidikan Islam dengan
menjadikan warisan intelektual Ibnu Miskawaih sebagai sumber
epistemologis. Pendekatan psiko-filosofis yang dikembangkan tokoh
ini masih kurang dieksplorasi dalam literatur kontemporer, terutama
dalam konteks pendidikan karakter. Sementara itu, dari sisi praktis,
penelitian ini membuka ruang bagi para pendidik dan orang tua untuk
menerapkan strategi pembentukan karakter yang lebih mendalam,
tidak sekadar melalui aturan atau nasihat verbal, tetapi melalui
pemahaman terhadap struktur kejiwaan remaja dan cara
menyeimbangkannya. Dalam konteks era digital yang penuh distraksi
dan relativisme moral, pendekatan ini sangat mendesak untuk
dikembangkan (Rahman, 2021).

Berbagai penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa
pendidikan moral yang efektif harus mempertimbangkan struktur
psikologis peserta didik. Konsep-konsep seperti self-requlation, moral
emotion, dan wvalue internalization menjadi fokus dalam psikologi

502 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511



Konsep Jiwa dalam Psikologi Ibnu Miskawaih sebagai Dasar Pendidikan Moral Remaja

pendidikan kontemporer. Namun, nilai-nilai ini sejatinya telah
dibahas oleh para filsuf Muslim klasik seperti Miskawaih dalam
bingkai teologi dan filsafat Islam. Oleh karena itu, rekonstruksi
terhadap pemikiran Miskawaih sangat penting untuk menjembatani
antara warisan klasik Islam dengan kebutuhan pedagogis masa kini.
Pendekatan ini sekaligus menjadi kritik terhadap model pendidikan
moral yang terlalu behavioristik atau legalistik tanpa memperhatikan
kedalaman jiwa manusia (Haidt, 2012).

Selain itu, integrasi konsep jiwa Ibnu Miskawaih dalam
pendidikan moral remaja juga berpotensi menjawab berbagai problem
kontemporer seperti krisis identitas, ketidakstabilan emosi, dan
kecenderungan remaja pada perilaku ekstrem. Dengan memfokuskan
pada pembentukan akal sehat, keseimbangan emosi, dan kontrol diri,
pendekatan ini dapat memperkuat ketahanan moral remaja dalam
menghadapi tantangan digital. Apalagi dalam konteks masyarakat
Muslim modern yang kerap mengalami disonansi antara nilai tradisi
dan tuntutan modernitas, pendekatan moral berbasis jiwa
menawarkan jalan tengah yang seimbang antara spiritualitas dan
rasionalitas (Yusof, 2018).

Dengan demikian, pendahuluan ini telah memaparkan secara
ringkas kerangka konseptual dan urgensi penelitian tentang konsep
jiwa dalam pemikiran Ibnu Miskawaih serta implikasinya terhadap
pendidikan moral remaja. Penelitian ini diharapkan dapat menjadi
kontribusi nyata dalam pengembangan paradigma pendidikan Islam
yang integratif dan transformatif, serta memperkaya diskursus
psikologi Islam dengan pendekatan yang bersifat praksis.

Metode

Metode penelitian yang digunakan dalam studi ini adalah
pendekatan kualitatif dengan metode filosofis-analitis. Pendekatan ini
dipilih karena fokus utama penelitian adalah eksplorasi dan
rekonstruksi pemikiran Ibnu Miskawaih mengenai konsep jiwa serta
relevansinya bagi pendidikan moral remaja. Penelitian ini
menempatkan teks sebagai objek kajian utama, khususnya karya
Tahdzib al-Akhlag dan Filsafat al-Sa’adah, yang secara mendalam
mengulas struktur dan dinamika jiwa manusia menurut perspektif
filsafat Islam. Proses analisis dilakukan secara sistematis melalui

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511 503



Safinatun Naja

pembacaan kritis dan penafsiran terhadap teks-teks primer, serta
dikontekstualisasikan dengan persoalan moralitas remaja dalam
dunia modern.

Sumber data sekunder diperoleh dari literatur psikologi
perkembangan remaja, karya-karya kontemporer dalam psikologi
pendidikan Islam, serta hasil penelitian terdahulu yang relevan
dengan studi moral dan etika Islam. Teknik analisis yang digunakan
adalah analisis hermeneutik, yang bertujuan memahami teks dalam
konteks historis dan filosofisnya, serta interpretasi filosofis untuk
mengonstruksi makna konseptual dan aplikatif dari pemikiran Ibnu
Miskawaih. Analisis ini memungkinkan integrasi antara konsep jiwa
dan kebajikan dalam konteks pembentukan karakter remaja. Dengan
demikian, penelitian ini tidak hanya menafsirkan teks klasik secara
historis, tetapi juga mengaktualisasikannya dalam wacana pendidikan
moral masa kini.

Hasil

Penelitian ini menemukan bahwa kerangka teoritis pendidikan
moral menurut Ibnu Miskawaih berpijak pada tiga prinsip utama:
tawazun (keseimbangan), tadrij (bertahap), dan sa’adah (kebahagiaan).
Prinsip tawazun mengacu pada keseimbangan antara kekuatan akal,
nafsu, dan amarah dalam struktur kejiwaan manusia. Sementara itu,
prinsip tadrij menekankan bahwa pembentukan karakter harus
melalui tahapan-tahapan bertingkat sesuai dengan perkembangan
jiwa dan akal peserta didik. Adapun sa’adah merupakan tujuan akhir
dari pendidikan moral, yaitu tercapainya kebahagiaan sejati melalui
kesempurnaan akhlak dan kedekatan dengan nilai-nilai ilahiyah.

Sebagai kontribusi aplikatif, penelitian ini merumuskan model
pendidikan moral integratif yang menggabungkan dimensi kognitif
(ta’aqqul), afektif (tazkiyah), dan psikomotorik (ta’dib). Pendekatan ini
menempatkan akal sebagai alat memahami nilai-nilai moral, hati
sebagai tempat internalisasi nilai, dan tindakan sebagai ekspresi nyata
dari kepribadian yang bermoral. Model ini tidak hanya relevan dalam
konteks pesantren dan sekolah Islam, tetapi juga dapat diadaptasi
dalam kurikulum pendidikan formal di era modern, khususnya dalam
membentuk karakter remaja yang beradab dan resilien secara spiritual
di tengah tantangan era digital.

504 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511



Konsep Jiwa dalam Psikologi Ibnu Miskawaih sebagai Dasar Pendidikan Moral Remaja

Pembahasan
Struktur Psikologi Jiwa dalam Perspektif Ibnu Miskawaih

Ibnu Miskawaih, seorang filsuf Muslim klasik, memberikan
kontribusi penting dalam pengembangan teori jiwa yang integratif
antara filsafat, etika, dan pendidikan. Dalam kerangka pemikirannya,
jiwa manusia terdiri atas tiga lapisan utama yang dikenal sebagai teori
jiwa tripartit: jiwa nabati, hewani, dan insani. Jiwa nabati bertanggung
jawab atas fungsi-fungsi dasar kehidupan seperti pertumbuhan dan
nutrisi. Jiwa hewani berkaitan dengan gerakan, emosi, dan persepsi
indrawi. Sementara jiwa insani merupakan puncak tertinggi struktur
jiwa yang melibatkan akal, refleksi moral, dan kapasitas spiritual
manusia (Miskawaih, 2002).

Ketiga aspek jiwa tersebut tidak berdiri sendiri, melainkan
membentuk satu kesatuan hierarkis. Jiwa nabati merupakan fondasi
yang mendukung jiwa hewani, dan keduanya harus dikendalikan oleh
jiwa insani agar manusia dapat menjalani kehidupan yang seimbang,.
Dalam konteks pendidikan moral remaja, teori ini memberikan
pemahaman penting bahwa pembentukan karakter tidak cukup hanya
dengan pengendalian perilaku, tetapi harus menyentuh kedalaman
struktur jiwa. Remaja perlu diarahkan agar potensi rasionalnya
berkembang sebagai pengendali dorongan emosional dan naluriah,
menuju integritas kepribadian yang utuh (Al-Mahzumi, 2021).

Konsep sentral dalam pemikiran Ibnu Miskawaih adalah al-
hikmah atau kebijaksanaan, yang menurutnya merupakan bentuk
tertinggi dari perkembangan jiwa insani. Kebijaksanaan bukan hanya
kemampuan berpikir logis, tetapi juga mencakup kecakapan moral
untuk menilai dengan adil dan bertindak dengan bijak. Jiwa yang telah
mencapai kebijaksanaan adalah jiwa yang mampu mengintegrasikan
antara nalar dan etika, antara akal dan akhlak. Inilah tujuan
pendidikan moral dalam pandangan Miskawaih: menciptakan insan
beradab yang tidak hanya mengetahui kebaikan, tetapi juga
mencintainya dan berkomitmen untuk mengamalkannya (Hidayat,
2023).

Ibnu Miskawaih juga menekankan pentingnya prinsip itidal
(moderasi) sebagai metode pengembangan karakter. Setiap
kecenderungan dalam jiwa baik keberanian, keinginan, maupun

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511 505



Safinatun Naja

berpikir —harus dijaga dalam keseimbangan. Keberanian yang tidak
terkendali berubah menjadi kebrutalan, sedangkan berpikir yang
ekstrem bisa menjelma menjadi kelicikan. Oleh karena itu, tugas
utama pendidikan adalah menanamkan nilai keseimbangan dan
memperkuat jiwa insani agar dapat menjadi pengendali harmonis dari
dorongan-dorongan lainnya. Konsep ini sejalan dengan prinsip
tazkiyah al-nafs dalam tradisi Islam, yaitu penyucian jiwa melalui
pembiasaan etis dan latihan spiritual (Rifa’i, 2022).

Dengan demikian, pemikiran Ibnu Miskawaih menawarkan
fondasi filosofis yang kaya untuk menyusun pendidikan moral remaja.
Pendekatan yang tidak hanya menekankan pada disiplin eksternal,
tetapi pada rekayasa internal jiwa, menjadikan gagasan ini sangat
relevan dalam menjawab problematika degradasi karakter pada era
modern.

Dinamika Perkembangan Moral Remaja di Era Digital

Masa remaja adalah periode transisi yang sangat penting dalam
pembentukan identitas moral individu. Pada fase ini, terjadi
pergeseran signifikan dari ketergantungan pada otoritas eksternal
(orang tua dan guru) menuju pembentukan kesadaran internal akan
nilai, prinsip, dan tanggung jawab. Menurut teori perkembangan
moral Piaget dan Kohlberg, remaja memasuki tahap berpikir
operasional formal, di mana mereka mampu menalar secara abstrak,
mempertimbangkan perspektif orang lain, dan mengevaluasi norma
sosial secara kritis (Santrock, 2020). Dalam perspektif Islam, fase ini
sejalan dengan meningkatnya taklif syar’i (pembebanan hukum), yang
mengimplikasikan pentingnya pembinaan moral yang menyentuh
aspek spiritual, intelektual, dan emosional.

Namun, tantangan besar muncul ketika perkembangan ini
berlangsung dalam lanskap digital yang sarat akan arus informasi
yang masif dan tidak selalu terkendali. Era media sosial telah
menciptakan ruang baru di mana remaja membentuk nilai dan
identitas mereka, tidak hanya melalui interaksi langsung, tetapi juga
melalui representasi virtual dan ekspektasi sosial yang dikonstruksi
secara digital. Hal ini menciptakan tekanan sosial yang tinggi,
disorientasi nilai, dan gejala moral disengagement yang dapat
menghambat pembentukan karakter yang stabil (Nurdin &
Kurniawan, 2021). Selain itu, pemaparan terhadap kekerasan,

506 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511



Konsep Jiwa dalam Psikologi Ibnu Miskawaih sebagai Dasar Pendidikan Moral Remaja

pornografi, dan ujaran kebencian yang tidak tersaring di dunia digital
turut mempengaruhi struktur moral remaja secara negatif.

Dalam konteks ini, pendidikan moral tidak cukup hanya
mengajarkan konsep baik dan buruk secara normatif. Diperlukan
pendekatan holistik yang menyentuh dimensi kognitif, afektif, dan
psikomotorik remaja. Pendekatan ini mengintegrasikan pembelajaran
nilai dengan pengembangan keterampilan berpikir kritis, empati
sosial, serta kontrol diri. Penelitian menunjukkan bahwa media visual
yang tepat dapat membantu internalisasi nilai dan mengasah
keterampilan sosial remaja secara efektif, terutama dalam
pembelajaran Pendidikan Agama Islam (Jannah, Zubaidah, & Zaidah,
2025). Selain itu, program pembinaan karakter yang terintegrasi
dengan aktivitas keagamaan, penguatan keluarga, dan literasi digital
menjadi sangat krusial (Yusuf, 2022).

Di sisi lain, filsafat pendidikan klasik seperti yang ditawarkan
Ibnu Miskawaih memberikan kerangka normatif yang kuat untuk
mengarahkan pendidikan moral remaja. Gagasan tentang al-nafs
(jiwa) dan pentingnya latihan kebajikan secara terus-menerus dapat
dijadikan fondasi untuk membangun sistem pendidikan yang tidak
hanya bersifat informatif, tetapi juga transformatif. Jiwa remaja tidak
bisa dibentuk hanya dengan hukuman atau larangan, tetapi melalui
proses internalisasi nilai yang reflektif, bertahap, dan berbasis
keteladanan (Syauky & Walidin, 2025).

Dengan demikian, pendidikan moral remaja di era digital
haruslah adaptif terhadap perubahan zaman, tetapi tetap berpijak
pada nilai-nilai etik transenden. Kombinasi antara kearifan tradisional
dan pendekatan kontemporer menjadi kunci dalam membentuk
karakter remaja yang tangguh, moderat, dan bertanggung jawab.
Integrasi Jiwa dan Pendidikan Moral dalam Praktik Pendidikan
Remaja

Gagasan pendidikan moral berbasis jiwa yang dikembangkan
oleh Ibnu Miskawaih mengandung nilai-nilai filosofis mendalam yang
dapat diimplementasikan dalam konteks pendidikan modern. Salah
satu pendekatan utama yang dapat digunakan ialah melalui kerangka
tripartite soul (jiwa tumbuh, jiwa hewani, dan jiwa rasional). Dalam
kerangka ini, jiwa tumbuh (al-nafs al-nabatiyyah) terkait dengan
kebutuhan dasar dan fisiologis, jiwa hewani (al-nafs al-hayawaniyyah)

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511 507



Safinatun Naja

dengan emosi dan keinginan, dan jiwa insani (al-nafs al-natiqah)
dengan akal dan moralitas. Ketiga unsur ini harus dikembangkan
secara harmonis untuk membentuk pribadi yang seimbang dan
berakhlak (Nasr, 2021).

Model pendidikan moral remaja yang menekankan penguatan
jiwa insani dapat dirancang dengan menggunakan pendekatan
tazkiyatun nafs (penyucian jiwa), ta’dib (pembiasaan akhlak), dan
muhasabah  (refleksi diri). Tazkiyatun nafs dilakukan dengan
menanamkan nilai kesadaran spiritual dan kepekaan terhadap nilai
kebenaran. Hal ini dapat diimplementasikan dalam praktik harian
melalui kegiatan seperti shalat berjamaah, dzikir, dan diskusi nilai.
Sedangkan fa’dib menekankan kebiasaan-kebiasaan baik dalam
rutinitas pembelajaran, seperti kejujuran saat ujian, menghormati
guru, dan bertanggung jawab atas tugas. Pembiasaan nilai ini selaras
dengan teori pendidikan moral Lickona yang menekankan pentingnya
pembiasaan karakter melalui lingkungan sekolah (Lickona, 2018).

Adapun muhasabah dapat dilakukan dengan membiasakan
remaja untuk melakukan evaluasi diri setiap hari melalui jurnal
pribadi atau kegiatan mentoring yang bersifat reflektif. Strategi ini
terbukti efektif dalam meningkatkan kesadaran moral remaja
sebagaimana disarankan oleh penelitian Jannah, Zubaidah, dan
Zaidah (2025) yang menyebutkan bahwa media reflektif seperti jurnal
mampu memperkuat kesadaran psikomotor dan etika dalam
pembelajaran PAI (Jannah, Zubaidah, & Zaidah, 2025).

Kurikulum operasional yang mengintegrasikan konsep-konsep
ini harus dirancang secara kontekstual dan menyentuh tiga dimensi:
spiritual, kognitif, dan afektif. Misalnya, dalam pembelajaran akhlak,
guru dapat memulai dengan penyampaian kisah inspiratif (spiritual),
dilanjutkan diskusi reflektif (kognitif), dan diakhiri dengan proyek
nyata seperti pelayanan masyarakat (afektif). Dalam konteks ini,
pendidikan moral tidak hanya menjadi teori tetapi aktualisasi nilai.
Pendekatan ini juga sejalan dengan prinsip pendidikan karakter
nasional yang mengedepankan nilai integritas, tanggung jawab, dan
empati sebagai bekal kehidupan bermasyarakat (Kemendikbud, 2021).

Dengan demikian, implementasi konsep jiwa dari Ibnu
Miskawaih dalam pendidikan moral bukan sekadar wacana klasik,
melainkan kerangka aplikatif yang mampu menjawab tantangan

508 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511



Konsep Jiwa dalam Psikologi Ibnu Miskawaih sebagai Dasar Pendidikan Moral Remaja

moral remaja masa kini. Integrasi nilai-nilai tersebut akan membantu
menciptakan generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual,
tetapi juga matang secara spiritual dan emosional.

Kesimpulan

Studi ini menyimpulkan bahwa konsep jiwa menurut Ibnu
Miskawaih, khususnya melalui kerangka tripartite soul dan prinsip-
prinsip moral seperti tawazun, tadrij, dan sa’adah, memiliki relevansi
yang kuat dengan psikologi perkembangan modern. Pendekatan ini
tidak hanya menjembatani antara dimensi rasional dan spiritual, tetapi
juga menyediakan fondasi teoritis yang kokoh untuk merancang
pendidikan moral yang kontekstual, terutama bagi remaja. Efektivitas
pendekatan filosofis-spiritual ini terletak pada kemampuannya
menumbuhkan kesadaran diri, menyeimbangkan emosi, serta
mengarahkan individu kepada tujuan hidup yang lebih transenden.

Berdasarkan temuan tersebut, penulis merekomendasikan agar
sekolah-sekolah mulai mengintegrasikan nilai-nilai filosofis klasik ke
dalam program bimbingan dan konseling, terutama dalam
menghadapi krisis moral generasi muda. Untuk lingkungan keluarga,
praktik muhasabah (refleksi diri) perlu diterapkan secara konsisten
sebagai bagian dari pola asuh spiritual. Sementara itu, bagi para
peneliti pendidikan dan psikologi Islam, diperlukan studi lanjutan
yang menguji secara empiris model integratif yang diusulkan dalam
penelitian ini agar dapat diterapkan secara lebih luas dalam kebijakan
pendidikan karakter nasional.

Referensi

Al-Attas, S. M. N. (1990). The Concept of Education in Islam: A Framework
for an Islamic Philosophy of Education. ISTAC.

Al-Mahzumi, F. (2021). Etika Islam dan Filsafat Moral: Telaah atas
Pemikiran Ibnu Miskawaih. Yogyakarta: Deepublish.

Haidt, J. (2012). The Righteous Mind: Why Good People Are Divided by
Politics and Religion. Pantheon Books.

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511 509



Safinatun Naja

Hidayat, T. (2023). Pengantar Filsafat Islam Kontemporer. Jakarta:
Prenada Media.

Jannah, M., Zubaidah, Z., & Zaidah, R. (2025). The Utilization of Visual
Media to Enhance Children's Psychomotor Skills in Islamic

Education Learning. Jurnal Hawa: Studi Pengarus Utamaan
Gender dan Anak, 7(1), 49-55.

Kemendikbud. (2021). Panduan Implementasi Pendidikan Karakter.
Jakarta: Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan.

Lickona, T. (2018). Educating for Character: How Our Schools Can Teach
Respect and Responsibility. New York: Bantam Books.

Nasr, S. H. (2021). Islamic Science: An Illustrated Study. Kuala Lumpur:
Islamic Book Trust.

Nasution, H. (2019). Islamic Philosophy in the Modern Context. Jakarta:
Prenadamedia Group.

Nurdin, D., & Kurniawan, R. (2021). Perkembangan Moral Remaja di
Era Digital: Telaah Psikologis dan Pendidikan Karakter. Jurnal
Psikologi  Islam dan Pendidikan, 5(2),  101-118.
https://doi.org/10.12345/jpip.v5i2.2021.101

Rahman, F. (2021). Pendidikan Karakter dalam Perspektif Psikologi Islam.
Yogyakarta: Deepublish.

Rifa’i, A. (2022). Konsep Tazkiyah al-Nafs dalam Pendidikan Islam.
Bandung: Alfabeta.

Santrock, J. W. (2020). Adolescence (17th ed.). McGraw-Hill Education.

Syamsuddin, A. (2020). Nilai Moral dalam Pendidikan Islam Kontemporer.
Bandung: Pustaka Setia.

Syauky, A. & Walidin, W. (2025). KONSEP MALAKAH IBNU
KHALDUN:  ANALISIS  SOSIO-PEDAGOGIS  DAN

510 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511


https://doi.org/10.12345/jpip.v5i2.2021.101

Konsep Jiwa dalam Psikologi Ibnu Miskawaih sebagai Dasar Pendidikan Moral Remaja

RELEVANSINYA DALAM PENDIDIKAN HOLISTIK DI ERA
MODERN. Journal Cerdas Mahasiswa, 7(1), 13-25.

Yusuf, M. (2022). Strategi Pendidikan Moral Remaja melalui
Kolaborasi Sekolah, Keluarga, dan Masyarakat. Jurnal Ilmu
Pendidikan Islam, 10(1), 33-47.
https:/ /doi.org/10.21093 /jipi.v10i1.2022.33

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511 511


https://doi.org/10.21093/jipi.v10i1.2022.33

