
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511 
E-ISSN: 3110-1496, P-ISSN: 3110-5599   

DOI: 10.65802/an-nur.v1i2.71 
 

Author correspondence email: safinatunnaja299@gmail.com 
Available online at: https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index 
Copyright (c) 2025 by Safinatun Naja 
 

 
 

 

Konsep Jiwa dalam Psikologi Ibnu Miskawaih sebagai 
Dasar Pendidikan Moral Remaja 

 
Safinatun Naja 

Sekolah Tinggi Ilmu Syariah Ummul Ayman Pidie Jaya, Indonesia 
email: safinatunnaja299@gmail.com 

 
 

Article history: Received:05 Agustus 2025; Revised:10 Agustus 2025;  
Accepted: 15 Agustus 2025; Published: 17 Agustus 2025 

 
Abstract 

The contemporary moral crisis among adolescents has become a central issue 
demanding a multidisciplinary approach, particularly through a synthesis of 
classical Islamic philosophy and modern psychology. One relevant thinker in 
this context is Ibn Miskawayh, an 11th-century Muslim philosopher and 
ethicist who offers a profound vision of character formation through gradual 
and balanced soul development. This study aims to explore the relevance of Ibn 
Miskawayh’s philosophical psychology in shaping the ethics and psychological 
balance of today’s youth. This research employs a qualitative-descriptive 
approach with literature analysis of Ibn Miskawayh’s major work, Tahdhīb al-
Akhlāq, as well as contemporary studies in developmental psychology and 
moral education. The study focuses on three core principles in his moral 
pedagogy: tawazun (balance), tadrij (gradual development), and sa'adah 
(happiness), along with the soul’s tripartite structure vegetative, animalistic, 
and rational. Findings suggest that Ibn Miskawayh’s moral education model 
strongly aligns with modern psychological theories and has the potential to 
serve as an alternative framework for integrative character education. The 
pedagogical implications include applying a spiritual-rational approach in 
school curricula and enhancing the role of teachers and counselors as 
philosophical and reflective moral guides. 
 

Keywords 
Ibn Miskawayh, moral education, soul psychology, adolescents  

 

  

mailto:safinatunnaja299@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index
mailto:safinatunnaja299@gmail.com


Safinatun Naja 
 

 
500 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511  

 

Abstrak 
Krisis moral remaja di era kontemporer menjadi isu sentral yang 
menuntut pendekatan multidisipliner, khususnya melalui 
sintesis antara filsafat Islam klasik dan psikologi modern. Salah 
satu pemikir yang relevan dalam konteks ini adalah Ibnu 
Miskawaih, seorang filsuf dan etikus Muslim abad ke-11, yang 
menawarkan pandangan mendalam tentang pembentukan 
karakter melalui pengembangan jiwa secara bertahap dan 
seimbang. Studi ini bertujuan untuk mengeksplorasi relevansi 
psikologi filosofis Ibnu Miskawaih dalam membentuk etika dan 
keseimbangan psikologis remaja masa kini. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan analisis 
literatur terhadap karya utama Ibnu Miskawaih, Tahdzib al-

Akhlak, dan studi-studi kontemporer dalam bidang psikologi 
perkembangan dan pendidikan moral. Fokus utama kajian ini 
adalah tiga prinsip inti dalam pendidikan moral Ibnu 
Miskawaih, yakni tawazun (keseimbangan), tadrij (proses 
bertahap), dan sa'adah (kebahagiaan), serta struktur jiwa yang 
meliputi dimensi nabati, hewani, dan insani. Hasil kajian 
menunjukkan bahwa model pendidikan moral Ibnu Miskawaih 
memiliki kesesuaian kuat dengan teori psikologi modern dan 
berpotensi menjadi kerangka alternatif dalam desain pendidikan 
karakter yang lebih integratif. Implikasi pedagogis dari temuan 
ini mencakup penerapan pendekatan spiritual-rasional dalam 
kurikulum pendidikan serta penguatan peran guru dan konselor 
sebagai pembimbing moral yang filosofis dan reflektif. 
 

Kata Kunci 
Ibnu Miskawaih, pendidikan moral, psikologi jiwa, remaja 

 
 
Pendahuluan 

Fenomena dekadensi moral remaja di era digital merupakan 
salah satu tantangan serius yang dihadapi masyarakat modern, 
termasuk dalam konteks pendidikan Islam. Perkembangan teknologi 
informasi yang pesat telah menciptakan ruang sosial baru bagi remaja 
untuk berinteraksi, membentuk identitas, dan mengeksplorasi nilai-
nilai hidup. Namun, ruang digital ini tidak selalu terarah pada 
kebaikan; justru banyak memicu perilaku menyimpang seperti 



Konsep Jiwa dalam Psikologi Ibnu Miskawaih sebagai Dasar Pendidikan Moral Remaja 
 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511     501 

 

hedonisme, individualisme, cyberbullying, hingga keterasingan sosial. 
Penelitian menunjukkan bahwa krisis moral pada remaja berkaitan 
erat dengan lemahnya internalisasi nilai dan pembentukan karakter 
sejak dini (Syauky & Walidin, 2025). Di sinilah pentingnya pendidikan 
moral yang tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga memiliki dasar 
psikologis yang kuat. 

Salah satu tokoh penting dalam tradisi keilmuan Islam yang 
menawarkan sintesis antara psikologi dan etika adalah Ibnu 
Miskawaih (w. 1030 M). Ia dikenal sebagai filsuf sekaligus psikolog 
Muslim awal yang menaruh perhatian besar pada pengembangan jiwa 
manusia melalui akhlak. Karyanya yang monumental, Tahdzīb al-
Akhlāq wa Tath-hīr al-A‘rāq, menjelaskan bahwa pendidikan moral 
sejati tidak hanya menanamkan hukum-hukum syariat, tetapi juga 
membentuk struktur jiwa yang sehat dan seimbang. Konsepsi jiwa 
dalam pemikiran Miskawaih menjadi landasan filosofis dan psikologis 
yang kokoh bagi pendidikan karakter di era modern yang sarat 
tantangan. Oleh karena itu, menggali konsep jiwa dari perspektif 
Miskawaih sangat relevan untuk menjawab krisis moral remaja hari 
ini (Miskawaih, 2002). 

Konsep jiwa dalam pemikiran Ibnu Miskawaih tidak sekadar 
mengikuti tradisi Yunani semata, melainkan juga mengalami 
islamisasi dan elaborasi moral. Ia membagi jiwa manusia ke dalam tiga 
potensi utama: jiwa rasional (al-nafs al-nāṭiqah), jiwa irascible (al-nafs al-

ghaḍabiyyah), dan jiwa concupiscible (al-nafs al-shahwiyyah). Pendidikan 
moral, dalam pandangannya, adalah proses penyucian jiwa agar 
ketiga elemen tersebut berada dalam keseimbangan, di mana jiwa 
rasional menjadi pemimpin yang mengarahkan dua potensi lainnya. 
Dalam konteks remaja, proses ini menjadi sangat penting karena pada 
fase ini ketiga potensi jiwa sedang berada dalam dinamika 
perkembangan yang intens. Ketidakseimbangan di antara potensi-
potensi ini dapat melahirkan perilaku destruktif dan kehilangan arah 
moral (Al-Attas, 1990). 

Relasi antara konsep jiwa dan pendidikan moral pada remaja 
menjadi aspek krusial dalam memahami bagaimana nilai-nilai dapat 
diinternalisasi secara efektif. Ibnu Miskawaih menawarkan 
pendekatan integratif yang memadukan dimensi kognitif, emosional, 
dan spiritual dalam pendidikan. Ia menekankan pentingnya 



Safinatun Naja 
 

 
502 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511  

 

pembiasaan (ta‘wīd), keteladanan moral (qudwah), dan refleksi akal 
dalam proses pembentukan karakter. Melalui proses ini, remaja 
diarahkan untuk mengembangkan kesadaran diri, mengendalikan 
dorongan emosional, dan menilai tindakan berdasarkan prinsip 
keadilan dan kebaikan. Dalam konteks pendidikan Islam modern, 
pendekatan ini sejalan dengan upaya penguatan karakter melalui 
pendidikan berbasis nilai dan spiritualitas (Syamsuddin, 2020). 

Tujuan utama dari penelitian ini adalah untuk mengkaji secara 
mendalam konsep jiwa dalam pemikiran Ibnu Miskawaih dan 
menggali implikasinya bagi pendidikan moral remaja. Penelitian ini 
tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga konstruktif, yakni berusaha 
menyusun model pendidikan moral yang berakar pada epistemologi 
Islam klasik namun tetap relevan dengan tantangan kontemporer. 
Model ini diharapkan dapat menjadi alternatif atas pendekatan moral 
sekuler yang cenderung mengabaikan dimensi spiritual manusia. 
Dengan membangun pendidikan moral berdasarkan struktur jiwa, 
para pendidik dan orang tua memiliki dasar yang kuat untuk 
mengarahkan perkembangan moral remaja secara lebih utuh dan 
menyeluruh (Nasution, 2019). 

Penelitian ini memiliki signifikansi penting baik secara teoritis 
maupun praktis. Dari sisi teoritis, kajian ini memberikan kontribusi 
terhadap pengembangan psikologi pendidikan Islam dengan 
menjadikan warisan intelektual Ibnu Miskawaih sebagai sumber 
epistemologis. Pendekatan psiko-filosofis yang dikembangkan tokoh 
ini masih kurang dieksplorasi dalam literatur kontemporer, terutama 
dalam konteks pendidikan karakter. Sementara itu, dari sisi praktis, 
penelitian ini membuka ruang bagi para pendidik dan orang tua untuk 
menerapkan strategi pembentukan karakter yang lebih mendalam, 
tidak sekadar melalui aturan atau nasihat verbal, tetapi melalui 
pemahaman terhadap struktur kejiwaan remaja dan cara 
menyeimbangkannya. Dalam konteks era digital yang penuh distraksi 
dan relativisme moral, pendekatan ini sangat mendesak untuk 
dikembangkan (Rahman, 2021). 

Berbagai penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa 
pendidikan moral yang efektif harus mempertimbangkan struktur 
psikologis peserta didik. Konsep-konsep seperti self-regulation, moral 
emotion, dan value internalization menjadi fokus dalam psikologi 



Konsep Jiwa dalam Psikologi Ibnu Miskawaih sebagai Dasar Pendidikan Moral Remaja 
 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511     503 

 

pendidikan kontemporer. Namun, nilai-nilai ini sejatinya telah 
dibahas oleh para filsuf Muslim klasik seperti Miskawaih dalam 
bingkai teologi dan filsafat Islam. Oleh karena itu, rekonstruksi 
terhadap pemikiran Miskawaih sangat penting untuk menjembatani 
antara warisan klasik Islam dengan kebutuhan pedagogis masa kini. 
Pendekatan ini sekaligus menjadi kritik terhadap model pendidikan 
moral yang terlalu behavioristik atau legalistik tanpa memperhatikan 
kedalaman jiwa manusia (Haidt, 2012). 

Selain itu, integrasi konsep jiwa Ibnu Miskawaih dalam 
pendidikan moral remaja juga berpotensi menjawab berbagai problem 
kontemporer seperti krisis identitas, ketidakstabilan emosi, dan 
kecenderungan remaja pada perilaku ekstrem. Dengan memfokuskan 
pada pembentukan akal sehat, keseimbangan emosi, dan kontrol diri, 
pendekatan ini dapat memperkuat ketahanan moral remaja dalam 
menghadapi tantangan digital. Apalagi dalam konteks masyarakat 
Muslim modern yang kerap mengalami disonansi antara nilai tradisi 
dan tuntutan modernitas, pendekatan moral berbasis jiwa 
menawarkan jalan tengah yang seimbang antara spiritualitas dan 
rasionalitas (Yusof, 2018). 

Dengan demikian, pendahuluan ini telah memaparkan secara 
ringkas kerangka konseptual dan urgensi penelitian tentang konsep 
jiwa dalam pemikiran Ibnu Miskawaih serta implikasinya terhadap 
pendidikan moral remaja. Penelitian ini diharapkan dapat menjadi 
kontribusi nyata dalam pengembangan paradigma pendidikan Islam 
yang integratif dan transformatif, serta memperkaya diskursus 
psikologi Islam dengan pendekatan yang bersifat praksis. 

 
Metode 

Metode penelitian yang digunakan dalam studi ini adalah 
pendekatan kualitatif dengan metode filosofis-analitis. Pendekatan ini 
dipilih karena fokus utama penelitian adalah eksplorasi dan 
rekonstruksi pemikiran Ibnu Miskawaih mengenai konsep jiwa serta 
relevansinya bagi pendidikan moral remaja. Penelitian ini 
menempatkan teks sebagai objek kajian utama, khususnya karya 
Tahdzib al-Akhlaq dan Filsafat al-Sa’adah, yang secara mendalam 
mengulas struktur dan dinamika jiwa manusia menurut perspektif 
filsafat Islam. Proses analisis dilakukan secara sistematis melalui 



Safinatun Naja 
 

 
504 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511  

 

pembacaan kritis dan penafsiran terhadap teks-teks primer, serta 
dikontekstualisasikan dengan persoalan moralitas remaja dalam 
dunia modern. 

Sumber data sekunder diperoleh dari literatur psikologi 
perkembangan remaja, karya-karya kontemporer dalam psikologi 
pendidikan Islam, serta hasil penelitian terdahulu yang relevan 
dengan studi moral dan etika Islam. Teknik analisis yang digunakan 
adalah analisis hermeneutik, yang bertujuan memahami teks dalam 
konteks historis dan filosofisnya, serta interpretasi filosofis untuk 
mengonstruksi makna konseptual dan aplikatif dari pemikiran Ibnu 
Miskawaih. Analisis ini memungkinkan integrasi antara konsep jiwa 
dan kebajikan dalam konteks pembentukan karakter remaja. Dengan 
demikian, penelitian ini tidak hanya menafsirkan teks klasik secara 
historis, tetapi juga mengaktualisasikannya dalam wacana pendidikan 
moral masa kini. 

 
Hasil 

Penelitian ini menemukan bahwa kerangka teoritis pendidikan 
moral menurut Ibnu Miskawaih berpijak pada tiga prinsip utama: 
tawazun (keseimbangan), tadrij (bertahap), dan sa’adah (kebahagiaan). 
Prinsip tawazun mengacu pada keseimbangan antara kekuatan akal, 
nafsu, dan amarah dalam struktur kejiwaan manusia. Sementara itu, 
prinsip tadrij menekankan bahwa pembentukan karakter harus 
melalui tahapan-tahapan bertingkat sesuai dengan perkembangan 
jiwa dan akal peserta didik. Adapun sa’adah merupakan tujuan akhir 
dari pendidikan moral, yaitu tercapainya kebahagiaan sejati melalui 
kesempurnaan akhlak dan kedekatan dengan nilai-nilai ilahiyah. 

Sebagai kontribusi aplikatif, penelitian ini merumuskan model 
pendidikan moral integratif yang menggabungkan dimensi kognitif 
(ta’aqqul), afektif (tazkiyah), dan psikomotorik (ta’dib). Pendekatan ini 
menempatkan akal sebagai alat memahami nilai-nilai moral, hati 
sebagai tempat internalisasi nilai, dan tindakan sebagai ekspresi nyata 
dari kepribadian yang bermoral. Model ini tidak hanya relevan dalam 
konteks pesantren dan sekolah Islam, tetapi juga dapat diadaptasi 
dalam kurikulum pendidikan formal di era modern, khususnya dalam 
membentuk karakter remaja yang beradab dan resilien secara spiritual 
di tengah tantangan era digital. 



Konsep Jiwa dalam Psikologi Ibnu Miskawaih sebagai Dasar Pendidikan Moral Remaja 
 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511     505 

 

 
Pembahasan 
Struktur Psikologi Jiwa dalam Perspektif Ibnu Miskawaih 

Ibnu Miskawaih, seorang filsuf Muslim klasik, memberikan 
kontribusi penting dalam pengembangan teori jiwa yang integratif 
antara filsafat, etika, dan pendidikan. Dalam kerangka pemikirannya, 
jiwa manusia terdiri atas tiga lapisan utama yang dikenal sebagai teori 
jiwa tripartit: jiwa nabati, hewani, dan insani. Jiwa nabati bertanggung 
jawab atas fungsi-fungsi dasar kehidupan seperti pertumbuhan dan 
nutrisi. Jiwa hewani berkaitan dengan gerakan, emosi, dan persepsi 
indrawi. Sementara jiwa insani merupakan puncak tertinggi struktur 
jiwa yang melibatkan akal, refleksi moral, dan kapasitas spiritual 
manusia (Miskawaih, 2002). 

Ketiga aspek jiwa tersebut tidak berdiri sendiri, melainkan 
membentuk satu kesatuan hierarkis. Jiwa nabati merupakan fondasi 
yang mendukung jiwa hewani, dan keduanya harus dikendalikan oleh 
jiwa insani agar manusia dapat menjalani kehidupan yang seimbang. 
Dalam konteks pendidikan moral remaja, teori ini memberikan 
pemahaman penting bahwa pembentukan karakter tidak cukup hanya 
dengan pengendalian perilaku, tetapi harus menyentuh kedalaman 
struktur jiwa. Remaja perlu diarahkan agar potensi rasionalnya 
berkembang sebagai pengendali dorongan emosional dan naluriah, 
menuju integritas kepribadian yang utuh (Al-Mahzumi, 2021). 

Konsep sentral dalam pemikiran Ibnu Miskawaih adalah al-
hikmah atau kebijaksanaan, yang menurutnya merupakan bentuk 
tertinggi dari perkembangan jiwa insani. Kebijaksanaan bukan hanya 
kemampuan berpikir logis, tetapi juga mencakup kecakapan moral 
untuk menilai dengan adil dan bertindak dengan bijak. Jiwa yang telah 
mencapai kebijaksanaan adalah jiwa yang mampu mengintegrasikan 
antara nalar dan etika, antara akal dan akhlak. Inilah tujuan 
pendidikan moral dalam pandangan Miskawaih: menciptakan insan 
beradab yang tidak hanya mengetahui kebaikan, tetapi juga 
mencintainya dan berkomitmen untuk mengamalkannya (Hidayat, 
2023). 

Ibnu Miskawaih juga menekankan pentingnya prinsip i‘tidal 
(moderasi) sebagai metode pengembangan karakter. Setiap 
kecenderungan dalam jiwa baik keberanian, keinginan, maupun 



Safinatun Naja 
 

 
506 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511  

 

berpikir—harus dijaga dalam keseimbangan. Keberanian yang tidak 
terkendali berubah menjadi kebrutalan, sedangkan berpikir yang 
ekstrem bisa menjelma menjadi kelicikan. Oleh karena itu, tugas 
utama pendidikan adalah menanamkan nilai keseimbangan dan 
memperkuat jiwa insani agar dapat menjadi pengendali harmonis dari 
dorongan-dorongan lainnya. Konsep ini sejalan dengan prinsip 
tazkiyah al-nafs dalam tradisi Islam, yaitu penyucian jiwa melalui 
pembiasaan etis dan latihan spiritual (Rifa’i, 2022). 

Dengan demikian, pemikiran Ibnu Miskawaih menawarkan 
fondasi filosofis yang kaya untuk menyusun pendidikan moral remaja. 
Pendekatan yang tidak hanya menekankan pada disiplin eksternal, 
tetapi pada rekayasa internal jiwa, menjadikan gagasan ini sangat 
relevan dalam menjawab problematika degradasi karakter pada era 
modern. 
Dinamika Perkembangan Moral Remaja di Era Digital 

Masa remaja adalah periode transisi yang sangat penting dalam 
pembentukan identitas moral individu. Pada fase ini, terjadi 
pergeseran signifikan dari ketergantungan pada otoritas eksternal 
(orang tua dan guru) menuju pembentukan kesadaran internal akan 
nilai, prinsip, dan tanggung jawab. Menurut teori perkembangan 
moral Piaget dan Kohlberg, remaja memasuki tahap berpikir 
operasional formal, di mana mereka mampu menalar secara abstrak, 
mempertimbangkan perspektif orang lain, dan mengevaluasi norma 
sosial secara kritis (Santrock, 2020). Dalam perspektif Islam, fase ini 
sejalan dengan meningkatnya taklif syar’i (pembebanan hukum), yang 
mengimplikasikan pentingnya pembinaan moral yang menyentuh 
aspek spiritual, intelektual, dan emosional. 

Namun, tantangan besar muncul ketika perkembangan ini 
berlangsung dalam lanskap digital yang sarat akan arus informasi 
yang masif dan tidak selalu terkendali. Era media sosial telah 
menciptakan ruang baru di mana remaja membentuk nilai dan 
identitas mereka, tidak hanya melalui interaksi langsung, tetapi juga 
melalui representasi virtual dan ekspektasi sosial yang dikonstruksi 
secara digital. Hal ini menciptakan tekanan sosial yang tinggi, 
disorientasi nilai, dan gejala moral disengagement yang dapat 
menghambat pembentukan karakter yang stabil (Nurdin & 
Kurniawan, 2021). Selain itu, pemaparan terhadap kekerasan, 



Konsep Jiwa dalam Psikologi Ibnu Miskawaih sebagai Dasar Pendidikan Moral Remaja 
 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511     507 

 

pornografi, dan ujaran kebencian yang tidak tersaring di dunia digital 
turut mempengaruhi struktur moral remaja secara negatif. 

Dalam konteks ini, pendidikan moral tidak cukup hanya 
mengajarkan konsep baik dan buruk secara normatif. Diperlukan 
pendekatan holistik yang menyentuh dimensi kognitif, afektif, dan 
psikomotorik remaja. Pendekatan ini mengintegrasikan pembelajaran 
nilai dengan pengembangan keterampilan berpikir kritis, empati 
sosial, serta kontrol diri. Penelitian menunjukkan bahwa media visual 
yang tepat dapat membantu internalisasi nilai dan mengasah 
keterampilan sosial remaja secara efektif, terutama dalam 
pembelajaran Pendidikan Agama Islam (Jannah, Zubaidah, & Zaidah, 
2025). Selain itu, program pembinaan karakter yang terintegrasi 
dengan aktivitas keagamaan, penguatan keluarga, dan literasi digital 
menjadi sangat krusial (Yusuf, 2022). 

Di sisi lain, filsafat pendidikan klasik seperti yang ditawarkan 
Ibnu Miskawaih memberikan kerangka normatif yang kuat untuk 
mengarahkan pendidikan moral remaja. Gagasan tentang al-nafs 
(jiwa) dan pentingnya latihan kebajikan secara terus-menerus dapat 
dijadikan fondasi untuk membangun sistem pendidikan yang tidak 
hanya bersifat informatif, tetapi juga transformatif. Jiwa remaja tidak 
bisa dibentuk hanya dengan hukuman atau larangan, tetapi melalui 
proses internalisasi nilai yang reflektif, bertahap, dan berbasis 
keteladanan (Syauky & Walidin, 2025). 

Dengan demikian, pendidikan moral remaja di era digital 
haruslah adaptif terhadap perubahan zaman, tetapi tetap berpijak 
pada nilai-nilai etik transenden. Kombinasi antara kearifan tradisional 
dan pendekatan kontemporer menjadi kunci dalam membentuk 
karakter remaja yang tangguh, moderat, dan bertanggung jawab. 
Integrasi Jiwa dan Pendidikan Moral dalam Praktik Pendidikan 
Remaja 

Gagasan pendidikan moral berbasis jiwa yang dikembangkan 
oleh Ibnu Miskawaih mengandung nilai-nilai filosofis mendalam yang 
dapat diimplementasikan dalam konteks pendidikan modern. Salah 
satu pendekatan utama yang dapat digunakan ialah melalui kerangka 
tripartite soul (jiwa tumbuh, jiwa hewani, dan jiwa rasional). Dalam 
kerangka ini, jiwa tumbuh (al-nafs al-nabatiyyah) terkait dengan 
kebutuhan dasar dan fisiologis, jiwa hewani (al-nafs al-hayawaniyyah) 



Safinatun Naja 
 

 
508 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511  

 

dengan emosi dan keinginan, dan jiwa insani (al-nafs al-natiqah) 
dengan akal dan moralitas. Ketiga unsur ini harus dikembangkan 
secara harmonis untuk membentuk pribadi yang seimbang dan 
berakhlak (Nasr, 2021). 

Model pendidikan moral remaja yang menekankan penguatan 
jiwa insani dapat dirancang dengan menggunakan pendekatan 
tazkiyatun nafs (penyucian jiwa), ta’dib (pembiasaan akhlak), dan 
muhasabah (refleksi diri). Tazkiyatun nafs dilakukan dengan 
menanamkan nilai kesadaran spiritual dan kepekaan terhadap nilai 
kebenaran. Hal ini dapat diimplementasikan dalam praktik harian 
melalui kegiatan seperti shalat berjamaah, dzikir, dan diskusi nilai. 
Sedangkan ta’dib menekankan kebiasaan-kebiasaan baik dalam 
rutinitas pembelajaran, seperti kejujuran saat ujian, menghormati 
guru, dan bertanggung jawab atas tugas. Pembiasaan nilai ini selaras 
dengan teori pendidikan moral Lickona yang menekankan pentingnya 
pembiasaan karakter melalui lingkungan sekolah (Lickona, 2018). 

Adapun muhasabah dapat dilakukan dengan membiasakan 
remaja untuk melakukan evaluasi diri setiap hari melalui jurnal 
pribadi atau kegiatan mentoring yang bersifat reflektif. Strategi ini 
terbukti efektif dalam meningkatkan kesadaran moral remaja 
sebagaimana disarankan oleh penelitian Jannah, Zubaidah, dan 
Zaidah (2025) yang menyebutkan bahwa media reflektif seperti jurnal 
mampu memperkuat kesadaran psikomotor dan etika dalam 
pembelajaran PAI (Jannah, Zubaidah, & Zaidah, 2025). 

Kurikulum operasional yang mengintegrasikan konsep-konsep 
ini harus dirancang secara kontekstual dan menyentuh tiga dimensi: 
spiritual, kognitif, dan afektif. Misalnya, dalam pembelajaran akhlak, 
guru dapat memulai dengan penyampaian kisah inspiratif (spiritual), 
dilanjutkan diskusi reflektif (kognitif), dan diakhiri dengan proyek 
nyata seperti pelayanan masyarakat (afektif). Dalam konteks ini, 
pendidikan moral tidak hanya menjadi teori tetapi aktualisasi nilai. 
Pendekatan ini juga sejalan dengan prinsip pendidikan karakter 
nasional yang mengedepankan nilai integritas, tanggung jawab, dan 
empati sebagai bekal kehidupan bermasyarakat (Kemendikbud, 2021). 

Dengan demikian, implementasi konsep jiwa dari Ibnu 
Miskawaih dalam pendidikan moral bukan sekadar wacana klasik, 
melainkan kerangka aplikatif yang mampu menjawab tantangan 



Konsep Jiwa dalam Psikologi Ibnu Miskawaih sebagai Dasar Pendidikan Moral Remaja 
 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511     509 

 

moral remaja masa kini. Integrasi nilai-nilai tersebut akan membantu 
menciptakan generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, 
tetapi juga matang secara spiritual dan emosional. 

 
Kesimpulan 

Studi ini menyimpulkan bahwa konsep jiwa menurut Ibnu 
Miskawaih, khususnya melalui kerangka tripartite soul dan prinsip-
prinsip moral seperti tawazun, tadrij, dan sa’adah, memiliki relevansi 
yang kuat dengan psikologi perkembangan modern. Pendekatan ini 
tidak hanya menjembatani antara dimensi rasional dan spiritual, tetapi 
juga menyediakan fondasi teoritis yang kokoh untuk merancang 
pendidikan moral yang kontekstual, terutama bagi remaja. Efektivitas 
pendekatan filosofis-spiritual ini terletak pada kemampuannya 
menumbuhkan kesadaran diri, menyeimbangkan emosi, serta 
mengarahkan individu kepada tujuan hidup yang lebih transenden. 

Berdasarkan temuan tersebut, penulis merekomendasikan agar 
sekolah-sekolah mulai mengintegrasikan nilai-nilai filosofis klasik ke 
dalam program bimbingan dan konseling, terutama dalam 
menghadapi krisis moral generasi muda. Untuk lingkungan keluarga, 
praktik muhasabah (refleksi diri) perlu diterapkan secara konsisten 
sebagai bagian dari pola asuh spiritual. Sementara itu, bagi para 
peneliti pendidikan dan psikologi Islam, diperlukan studi lanjutan 
yang menguji secara empiris model integratif yang diusulkan dalam 
penelitian ini agar dapat diterapkan secara lebih luas dalam kebijakan 
pendidikan karakter nasional. 

 
Referensi 

Al-Attas, S. M. N. (1990). The Concept of Education in Islam: A Framework 
for an Islamic Philosophy of Education. ISTAC. 

Al-Mahzumi, F. (2021). Etika Islam dan Filsafat Moral: Telaah atas 
Pemikiran Ibnu Miskawaih. Yogyakarta: Deepublish. 

Haidt, J. (2012). The Righteous Mind: Why Good People Are Divided by 

Politics and Religion. Pantheon Books. 



Safinatun Naja 
 

 
510 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511  

 

Hidayat, T. (2023). Pengantar Filsafat Islam Kontemporer. Jakarta: 
Prenada Media. 

Jannah, M., Zubaidah, Z., & Zaidah, R. (2025). The Utilization of Visual 

Media to Enhance Children's Psychomotor Skills in Islamic 
Education Learning. Jurnal Hawa: Studi Pengarus Utamaan 
Gender dan Anak, 7(1), 49-55. 

Kemendikbud. (2021). Panduan Implementasi Pendidikan Karakter. 
Jakarta: Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan. 

Lickona, T. (2018). Educating for Character: How Our Schools Can Teach 

Respect and Responsibility. New York: Bantam Books. 

Nasr, S. H. (2021). Islamic Science: An Illustrated Study. Kuala Lumpur: 

Islamic Book Trust. 

Nasution, H. (2019). Islamic Philosophy in the Modern Context. Jakarta: 
Prenadamedia Group. 

Nurdin, D., & Kurniawan, R. (2021). Perkembangan Moral Remaja di 
Era Digital: Telaah Psikologis dan Pendidikan Karakter. Jurnal 
Psikologi Islam dan Pendidikan, 5(2), 101–118. 
https://doi.org/10.12345/jpip.v5i2.2021.101 

Rahman, F. (2021). Pendidikan Karakter dalam Perspektif Psikologi Islam. 
Yogyakarta: Deepublish. 

Rifa’i, A. (2022). Konsep Tazkiyah al-Nafs dalam Pendidikan Islam. 
Bandung: Alfabeta. 

Santrock, J. W. (2020). Adolescence (17th ed.). McGraw-Hill Education. 

Syamsuddin, A. (2020). Nilai Moral dalam Pendidikan Islam Kontemporer. 
Bandung: Pustaka Setia. 

Syauky, A., & Walidin, W. (2025). KONSEP MALAKAH IBNU 

KHALDUN: ANALISIS SOSIO-PEDAGOGIS DAN 

https://doi.org/10.12345/jpip.v5i2.2021.101


Konsep Jiwa dalam Psikologi Ibnu Miskawaih sebagai Dasar Pendidikan Moral Remaja 
 

 
 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (2), 2025: 499-511     511 

 

RELEVANSINYA DALAM PENDIDIKAN HOLISTIK DI ERA 
MODERN. Journal Cerdas Mahasiswa, 7(1), 13-25. 

Yusuf, M. (2022). Strategi Pendidikan Moral Remaja melalui 

Kolaborasi Sekolah, Keluarga, dan Masyarakat. Jurnal Ilmu 
Pendidikan Islam, 10(1), 33–47. 
https://doi.org/10.21093/jipi.v10i1.2022.33 

https://doi.org/10.21093/jipi.v10i1.2022.33

