AN-NUR

Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566

P-ISSN: 3110-5599, E-ISSN: 3110-1496
DOI:

Konsep Tarbiyah Dan Relevansinya Dengan Nilai-Nilai
Sistem Pendidikan Islam Modern
(Analisis Terminologis Dan Filosofis )

Lina Afriani
Pascasarjana Universitas Islam Negri Ar-Raniry, Darussalam, Indonesia
email: afrianilinal23@gmail.com

Article history: Received: November 13 2025; Revised: Desember 13 2025;
Accepted: Desember 20 2025; Published: Desember 31 2025

Abstract

In terms of terminology, tarbiyah is defined as the process of guiding and
developing the potential of students (physical, intellectual, and spiritual)
gradually towards perfection (insan kamil), and in line with divine values.
Meanwhile, in terms of philosophy, tarbiyah focuses on the role of humans as
Khalifah on earth and their responsibility as bearers of Amanah. The ultimate
goal is to produce individuals who are devoted (ubudiyyah) to Allah SWT and
function as Rahmatan il 'alamin. Classical scholars (Al-Ghazali) view it as
purification of the soul (tazkiyatun mnafs), while contemporary scholars
emphasize the balanced development of intellectual, moral, social, and spiritual
potential (al-wasathiyyah). This study argues that the values of tarbiyah
ruhiyah, Agliyah, Khulugiyah, and Ijtima'iyyah are still very relevant in the
modern education system because they are able to respond to the challenges of
globalization and the moral crisis. Tarbiyah also encourages education that
focuses on character (cognitive, affective, psychomotor), is comprehensive, and
positions teachers as murabbi with the ultimate goal of forming a complete Insan
Kamil. This study uses a qualitative approach with a library research design and
a Systematic Literature Review (SLR) method. The results of this study show
the relevance between the concept of tarbiyah and Modern Islamic Education.

Author correspondence email: annurejournaleducation@gmail.com
Available online at: https:/ /journal.an-nur.org/index.php/annur/index
Copyright (c) 2025 by Lina Afriani



mailto:annurejournaleducation@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index
mailto:afrianilina123@gmail.com

Konsep Tarbiyah dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem pendidikan Islam modern
(Analisis Terminologis dan Filosofis )

Keywords
Tarbiyah, Islamic Education, Philosophical Foundations, Modern Education.

Abstrak

Secara analisis terminologi, tarbiyah diartikan sebagai proses
pembimbingan dan pengembangan potensi peserta didik
(jasmani, akal, dan ruhani) secara bertahap menuju kesempurnaan
(insan kamil), dan sejalan dengan nilai-nilai Ilahiah. Sedangkan
analisis filosofis, tarbiyah berpusat pada peran manusia sebagai
Khalifah di muka bumi dan tanggung jawab pemikul Amanah.
Tujuan puncaknya adalah melahirkan individu yang berbakti
(ubudiyyah) kepada Allah SWT dan berfungsi sebagai Rahmatan
lil ‘alamin. Ulama klasik (Al-Ghazali) memandangnya sebagai
penyucian jiwa (tazkiyatun nafs), sementara ulama kontemporer
menekankan pengembangan potensi akal, moral, sosial, dan
spiritual secara seimbang (al-wasathiyyah). Studi ini berargumen
bahwa Nilai-nilai berupa tarbiyah ruhiyah, Aqliyah, Khulugiyah
dan Ijtima’iyyah masih sangat relevan dalam sistem pendidikan
modern karena mampu menjawab tantangan globalisasi dan krisis
moral. Tarbiyah juga mendorong pendidikan yang fokus pada
karakter (kognitif, afektif, psikomotorik), bersifat menyeluruh,
memposisikan guru sebagai murabbi dengan tujuan akhir
membentuk Insan Kamil yang utuh. Studi ini menggunakan
pendekatan Kualitatif dengan desain studi kepustakaan (library
research) dan metode Systematic Literature Review (SLR). Hasil
penelitian ini menunjukkan adanya relevansi antara konsep
tarbiyah dengan Pendidikan Islam Modern

Kata Kunci
Tarbiyah, Pendidikan Islam, Landasan Filosofis, Pendidikan
Modern.

Pendahuluan

Islam adalah agama universal, yang mengajarkan kepada
umatnya seluruh aspek kehidupan baik kehidupan duniawi maupun
kehidupan ukhrawi, untuk bisa mencapai kebahagiaan tersebut maka
dibutuhkan ilmu, karena ilmulah yang dapat mengantarkan kepada
kebahagiaan tersebut. Selanjutnya untuk dapat memiliki ilmu maka

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 564-566 547



Lina Afriani

diperlukan Pendidikan. (Abdul Rosyad, 2022) Pendidikan adalah
proses menuju kearah pendewasaan seseorang. Hal ini sesuai dengan
yang terdapat dalam Undang-Undang Republik Indonesia No. 20
Tahun 2003. (Undang- Undang Sistem Pendidikan Nasional No 20,
2003) bahwa pendidikan adalah usaha yang dilakukan untuk
membangkitkan potensi seseorang yang dalam hal ini adalah peserta
didik. Islam memiliki konsep pendidikan tersendiri. (Harahap et al.,
2023) Konsep pendidikan menurut Islam, menggunakan istilah-istilah
seperti diantaranya; Al-Tarbiyah, At-Ta'lim, At-Ta'dib, atau Al-Adab, At
Tahzib, Al-Wa'adz atau Mau'idzah, Ar-Riyadhah, At-Tazkitah, Al-Talgin,
At-Tadris, At-Tafaqquh, At Tabyin, At-Tazkirah, dan Al-Irsyad.
Berdasarkan hal ini maka dapat dilihat bahwa konsep pendidikan
yang dimiliki oleh Islam yang berdasarkan Al-Qur’an dan Hadis lebih
kompleks dibandingkan konsep pendidikan Barat. Sedangkan konsep
pendidikan Barat lebih mengutamakan hanya kepada nalar
manusia.(Harahap et al., 2023).

Pendidikan Islam banyak mendapat perhatian dari para
peneliti. Studi yang ada dapat dibagi menjadi tiga kategori. Pertama,
Analisis Konsep Tarbiyah, Ta’lim dan Ta’dib dalam Perspektif Tafsir
Al-Qur’an. Studi tersebut mengemukakan bahwa konsep tarbiyah,
ta’'lim, dan ta’dib dalam dunia pendidikan Islam dapat membentuk
peserta didik menjadi manusia seutuhnya (insan kamil) yang mampu
mengarahkan kehidupannya secara benar, bijaksana, dan sesuai
dengan nilai-nilai ilahiah.(Harahap et al., 2023). Kedua, Keterkaitan
istilah Pendidikan Islam Tarbiyah, Ta’lim dan Ta’dib dalam Al-Quran,
analisis Ibnu katsir. Studi tersebut mengemukakan bahwa dalam
membentuk sistem pendidikan Islam yang utuh (integrated system of
Islamic education), di mana kegiatan mendidik, mengajar, dan melatih
harus berjalan secara harmonis, konsep tarbiyah, ta’'lim, dan ta’dib
dalam analisis Ibnu Katsir diharapkan mampu melahirkan peserta
didik yang berilmu, beradab, dan berkepribadian utuh sebagai tujuan
ideal pendidikan Islam, yaitu terbentuknya insan yang berilmu dan
berakhlak mulia (insan kamil).(Yuliyani, Muhammad Al fians yah ,
Dinda Valiza, 2020). Ketiga Filsafat Pendidikan Islam, Telaah
Mengenai Makna Pendidikan (Tarbiyah, Ta'lim, Ta’dib, Tadris,
Da’wah, Irsyad, Tadbiir, Tazkiyah, Uswah). Studi tersebut
mengemukakan bahwa tujuan akhir pendidikan Islam adalah

548 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566



Konsep Tarbiyah dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem pendidikan Islam modern
(Analisis Terminologis dan Filosofis )

membentuk manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia
yaitu manusia yang mampu menjalankan fungsi kekhalifahan di bumi
serta mengarahkan kehidupannya sesuai dengan nilai-nilai
ilahiah.(Sekar Harum Pratiwi, 2024). Studi-studi yang ada belum
menyentuh pembahasan terkait Konsep Tarbiyah dalam Perspektif
Pendidikan Islam: Analisis Terminologis dan Filosofis.

Artikel ini bertujuan untuk mengisi kekosongan tersebut
dengan menggambarkan Konsep Tarbiyah baik secara terminology
ataupun filosofis. Hal ini dilakukan dengan menjawab tiga
pertanyaan. Pertama, Apa makna terminologis dan etimologis dari
istilah tarbiyah dalam perspektif Islam?. Kedua, Bagaimana landasan
filosofis tarbiyah dalam pendidikan Islam menurut pandangan ulama
klasik dan kontemporer?. Ketiga, Apa nilai-nilai pendidikan yang
terkandung dalam konsep tarbiyah dan bagaimana relevansinya
dengan sistem pendidikan Islam modern?. Ketiga pertanyaan ini
dijawab dalam bagian-bagian berikut.

Artikel ini didasarkan pada tiga argumen. Pertama, Kata

Tarbiyah merupakan bentuk masdar dari susunan bahasa Arab — )

iu; — Cvp yang berasal dari wazan dedl — Madi — Jady — furd

Tarbiyah yang akar katanya adalah kata rabbaa memiliki makna
mendidik, mengajari, mengasuh dan mengemong. Secara Terminologi
tarbiyah merupakan sebuah proses pembimbingan terhadap peserta
didik agar mencapai potensi jasmani, ruh dan akal dengan maksimal
supaya bias menjadi bekal bagi peserta didik dalam memenuhi
kehidupan dimasa selanjutnya(Yuliyani, Muhammad Al fians yah ,
Dinda Valiza, 2020). Kedua, landasan filosofis tarbiyah menurut
Ulama klasik seperti Imam Al-Ghazali memandang tarbiyah sebagai
proses penyucian jiwa dan pengendalian hawa nafsu agar peserta
didik menjadi insan bertakwa. Sementara itu, ulama kontemporer
seperti Hasan Langgulung dan Abdurrahman Al-Nahlawi
menekankan bahwa tarbiyah harus mencakup pengembangan potensi
akal, moral, sosial, dan spiritual peserta didik secara seimbang. Ketiga,
nilai-nilai yang terkandung dalam konsep tarbiyah antara lain tauhid,
akhlak, tanggung jawab, keilmuan, dan keseimbangan hidup yang
masih sangat relevan dengan system Pendidikan Islam Modern karena

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 564-566 549



Lina Afriani

mampu menajawab tantangan globalisasi tanpa kehilangan identitas
spiritual

Metode

Didunia globalisasi teknologi saat ini, telah mempengaruhi
semua aspek system Pendidikan Islam yang gagal memberikan
pemahaman mendalam terhadap Pendidikan Islam itu sendiri,
sehingga kaburnya makna Pendidikan Islam di dunia Islam berefek
terhadap pola pikir dan pola sikap manusia. Karena itu artikel ini
fokus kepada konsep tarbiyah dalam dalam Perspektif Pendidikan
Islam baik secara Terminologis dan Filosofis.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
desain penelitian kepustakaan untuk memperoleh pemahaman
mendalam dan interpretative terhadap makna tarbiyah secara
terminology dan filosofis, sebagaimana dijelaskan oleh ulama dan
pemikir Pendidikan Islam. Identifikasi dan pengumpulan data dari
literatur yang relevan dengan tema penelitian, analisis dan interpretasi
makna berdasarkan konteks terminologis dan filosofis dalam literatur
Islam, sedangkan sintesis hasil kajian bertujuan untuk menemukan
pemahaman komprehensif tentang konsep tarbiyah sebagai dasar
Pendidikan Islam.

Informan untuk artikel ini diperoleh dari sumber yang
berbasis data akademik yaitu Google Schoolar, mempertimbangkan
kesesuaian artikel terhadap fokus penelitian. Dengan menggunakan
metode Systematic Literature Review (SLR) yang mencakup tiga
tahap utama, yaitu perencanaan, pelaksanaan, dan pelaporan, yang
masing-masing dilakukan secara sistematis untuk meminimalkan bias
penelitian. Data sekunder yang digunakan berasal dari literatur
ilmiah, termasuk buku, jurnal bereputasi, publikasi pemerintah, serta
dokumen resmi yang relevan dengan topik penelitian.

Tahapan pengumpulan data dan metode yang digunakan
untuk melakukan pengumpulannya seacara sistematis melalui
beberapa tahapan, yaitu tahap perencanaan dan identifikasi sumber,
tahap pengumpulan data yaitu pembacaan intensif dan pencatatan
sistematis terhadap literatur yang dipilih, tahap klasifikasi data yang
bertujuan untuk menyaring data agar fokus analisis tetap teraarah dan
mendalam, tahap analisis data dengan menginterpertasikan makna-

550 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566



Konsep Tarbiyah dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem pendidikan Islam modern
(Analisis Terminologis dan Filosofis )

makna yang terkandung dalam teks, menghubungkan berbagai
pandangan ulama serta Menyusun konseptual tentang tarbiyah dalam
perspektif Pendidikan Islam, tahap penulisan dan pelaporan dalam
bentuk deskritif analitis.

Proses analisi dilakuakn dengan tiga tahapan yaitu reduksi
data, dimana penulis akan fokus kepada makna tarbiyah dan akan
mengeluarkan informasi yang tidak berhubungan langsung dengan
makna tarbiyah, penyajian data, dimana penulis Menyusun secara
sistematis dalam bentuk uraian tentang makna tarbiyah secara
termonologis, filosifis dan juga relevansi nilai-nilai tarbiyah terhadap
system Pendidikan modern. Dan yang terakhir, penulis akan menarik
kesimpulan dari berbagai pemikiran yang telah dikaji dan tetap
berlandaskan prinsip-prinsip Pendidikan Islam. Sedangkan analisis
datanya, penulis akan mendeskripsikan makna tarbiyah secara
tekstual dan juga menganalisis kedalaman maknanya secara
konseptual dan filosofis, sehingga menghasilkan pemahaman yang
utuh dan mendalam tentang konsep tarbiyah dalam pendidikan Islam.

Hasil

Konsep tarbiyah menunjukkan relevansi yang nyata terhadap
nilai-nilai pendidikan Islam modern yang tidak hanya berfokus pada
transfer pengetahuan, tetapi juga menekankan pembinaan manusia
secara menyeluruh (holistik), meliputi aspek ruhani (tarbiyah
ruhiyyah), intelektual (tarbiyah ‘aqliyyah), moral (tarbiyah
khuluqiyyah), dan sosial (tarbiyah ijtima’iyyah). Hasil penelitian
menunjukkan bahwa  tarbiyah memiliki relevansi yang nyata
terhadap nilai-nilai pendidikan Islam modern dalam mencetak
manusia paripurna (insan kamil) yang tidak hanya cerdas secara
intelektual, tetapi juga memiliki integritas moral, kekuatan spiritual,
dan kepedulian sosial yang tinggi.

Penelitian yang dilakukan oleh Harahap et al. (2003) mencatat
bahwa konsep tarbiyah dalam dunia pendidikan Islam dapat
membentuk peserta didik menjadi manusia seutuhnya (insan kamil)
yang mampu mengarahkan kehidupannya secara benar, bijaksana,
dan sesuai dengan nilai-nilai ilahiah. Sementara itu, studi yang
dilakukan oleh Yuliyani, Muhammad Al fians yah , Dinda Valiza,

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 564-566 551



Lina Afriani

(2020) bahwa dalam membentuk sistem pendidikan Islam yang utuh
(integrated system of Islamic education), di mana kegiatan mendidik,
mengajar, dan melatih harus berjalan secara harmonis, konsep
tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib diharapkan mampu melahirkan peserta
didik yang berilmu, beradab, dan berkepribadian utuh sebagai tujuan
ideal pendidikan Islam, yaitu terbentuknya insan yang berilmu dan
berakhlak mulia (insan kamil). Tidak hanya itu, Penelitian yang
dilakukan oleh Hatta (2006), mengemukakan bahwa Pendidikan yang
hanya menekankan salah satu aspek tanpa mengindahkan yang
lainnya akan menghasilkan individu yang tidak seimbang secara
intelektual, emosional, dan keterampilan. Selarasa dengan penelitian
yang dilakukan oleh A. R. Hakim et al.,, (2023) bahwa Pendidikan
modern menuntut adanya pembaharuan dalam berbagai aspek,
termasuk dalam sistem pendidikan Islam. Paradigma baru yang di
maksud bertujuan agar dapat menyelaraskan antara kemajuan ilmu
pengetahuan dan teknologi dengan nilai-nilai spiritual dan moral
yang diajarkan dalam Islam.

Secara keseluruhan, hasil penelitian membuktikan bahwa
adanya relevansi antara konsep tarbiyah dengan nilai-nilai Pendidikan
Islam Modern, dimana peserta didikan tidak hanya dibentuk dari segi
kognitiif nya saja, akan tetapi lebih dari itu, peserta didik harus
menguasai dan menyelaraskan antara kemajuan ilmu pengetahuan
dan teknologi. Temuan ini memperkuat keyakinan bahwa Tarbiyah
bukan sekedar proses pembimbingan dan pengembangan potensi
peserta didik (jasmani, akal, dan ruhani), tetapi juga proses
menyelaraskan ilmu pengetahuan dengan teknologi canggih saat ini,
peserta didik bukan hanya cerdas dalam bidang agama saja, tetapi
juga cerdas dalam bidang terknologi.

Dalam menghadapi tantangan zaman modern seperti krisis
moral, sekularisme, dan hedonisme, pendidikan Islam perlu
bertransformasi melalui integrasi nilai-nilai Islam dengan metode dan
pendekatan pendidikan kontemporer. Tarbiyah menjadi jembatan
penting dalam wupaya ini, karena mampu menyelaraskan
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi dengan nilai-nilai
ketauhidan. Peran guru sebagai murabbi (pembimbing) sangat vital
dalam menginternalisasikan nilai-nilai tersebut kepada peserta didik
melalui keteladanan dan pembinaan karakter. Oleh karena itu, sistem

552 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566



Konsep Tarbiyah dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem pendidikan Islam modern
(Analisis Terminologis dan Filosofis )

pendidikan Islam modern harus didesain secara integratif agar
menghasilkan generasi berilmu, berakhlak mulia, dan siap
menghadapi tantangan global secara bijak dan beradab.

Pembahasan
Istilah tarbiyah merupakan bentuk masdar dari kata kerja bahasa

Arab &5 — 37 — &), yang berasal dari wazan Yasd — ez — Jas.

Secara etimologis, kata rabba mengandung makna mendidik,
mengasuh, mengembangkan, dan mengarahkan. Dalam konteks
terminologis, tarbiyah dipahami sebagai proses pembimbingan dan
pengembangan potensi peserta didik yang mencakup aspek jasmani,
akal, dan ruhani secara optimal, sehingga dapat menjadi bekal dalam
menjalani kehidupan di masa mendatang. Tarbiyah merupakan proses
pengasuhan dan pengembangan potensi manusia secara
berkelanjutan menuju kesempurnaan moral, spiritual, dan intelektual,
yang selaras dengan nilai-nilai pendidikan Islam.(Harahap et al,,
2023).

Hadis yang menjelaskan tentang At-tarbiyah sebagai konsep
pendidikan dalam Islam, yaitu:

Artinya: “ Dari Ibnu Abbas RA berkata: bahwa sesungguhnya

Rasulullah  SAW bersabda : Jadilah kamu para pendidik yang

penyantun,ahli figih dan berilmu pengetahuan. Dan disebut pendidikan

apabila seseorang telah mendidik manusia dengan ilmu pengetahuan,

dari sekecil-kecilnya sampai menuju pada yang tinggi. (HR. bukhari).

Penjelasan dari hadis di atas adalah Kata yang menunjukkan
bahwa hadis tersebut berkaitan dengan at-tarbiyah yaitu
rabbaniyyina,rabbani,ya (33 — (55U - a,UJ kata at-tarbiyah
memiliki tiga akar kata dasar, yang kesemuanya memiliki arti yang

hampir sama, yaitu: a) rabba-yarbu-tarbiyatan,( « ) — Ch - 43

yang bermakna tambah dan berkembang. b) Rabbi-yurabbi-

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 564-566 553



Lina Afriani

tarbiyatan( &5 — &5 — i} ) yang bermakna tumbuh dan menjadi

besar. ¢) Rabba-yurabbi-tarbiyatan( < ; — &3 — 41.:,: ) bermakna

memperbaiki, menguasai, memelihara, merawat, menunaikan,
memperindah, mengasuh, mengatur dan menjaga. (Nur’A, Sugiati,
M.Arya D, Wahyudi, 2020). Tarbiyah didefinisikan sebagai sebuah
proses transmisi terstruktur (al-tabligh) dari konten kultural dan
epistemik (al-syay) yang diselenggarakan secara berjenjang (syay fa
syay) dan disesuaikan dengan kapasitas individual (bi hasbi
isti'dadihi) setiap peserta didik, dengan tujuan final mencapai
kesempurnaan holistik (ila kamalihi) dalam karakter dan kompetensi
sepanjang hayat.

Seorang ahli pendidikan Islam, Al-Baidhawi berpendapat bahwa
tarbiyah memiliki makna menyampaikan sesuatu hingga memperoleh
suatu  kesempurnaan. Menurut Baidhawi, tarbiyah yaitu
memberitahukan sesuatu sampai mengarah pada titik kesempurnaan
sedikit demi sedikit. Istilah tarbiyah lebih mengarah pada proses
pengembangan potensi yang ada pada setiap manusia. Tarbiyah
merupakan pendidikan yang dilakukan secara bertahap dan
dilakukan secara berkesinambungan. Sedangkan Menurut Al-Jauhari,
at-tarbiyah memiliki kesamaan makna dengan rabban dan rabba yang
artinya memberi makan, menjaga dan mengasuh. Sedangkan dalam
pandangan Quraish Shihab kata tarbiyah memiliki akar kata yang
sama dengan kata rabb yang artinya mengarahkan sesuatu dengan
bertahap menuju kesempurnaan kejadian serta fungsinya.(Yuliyani,
Muhammad Al fians yah , Dinda Valiza, 2020).

Musthafa al-Maraghi membagi aktivitas al-tarbiyah menjadi dua
macam yaitu pertama, Tarbiyah khalagiyyah, yaitu pendidikan
yang terkait dengan perumbuhan jasmani manusia, agar dapat
dijadikan sebagai sarana dalam pengembangan rohaninya. Kedua,
Tarbiyah diniyah tahdzibiyyah, pendidikan yang terkait dengan
pembinaan dan pengembangan akhlak dan agama manusia. (Nur’A,
Sugiati, M.Arya D, Wahyudi, 2020). Konsep tarbiyah berarti gambaran
untuk  mengarahkan dan membimng pertumbuhan serta
perkembangan fitrah (kamampuan dasar) anak didik melalui ajaran
Islam kea rah titik maksimal pertumbuhan dan perkembangan. Dalam

554 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566



Konsep Tarbiyah dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem pendidikan Islam modern
(Analisis Terminologis dan Filosofis )

mengarahkan anak didik, seorang Pendidikan memiliki peran utama
dalam menentukan kualitas pengajaran yang dilaksanakannya, Yakini
memberikan pengetahuan (kognitif), sikap dan nilai (afektif) dan
keterampilan (psikomotorik). (Ayatul Munawaroh, 2011). Tujuan
utama tarbiyah menurut Al-Ghazali adalah penyucian jiwa
(tazkiyatun nafs), pembentukan akhlak mulia, serta pengembangan
ilmu pengetahuan yang seimbang antara kepentingan dunia dan
akhirat. Dengan demikian, pendidikan tidak hanya berfungsi sebagai
sarana transfer pengetahuan, tetapi lebih jauh sebagai transformasi
kepribadian dan spiritualitas peserta didik agar mendekatkan diri
kepada Allah SWT. Dalam implementasinya, Al-Ghazali menekankan
pendekatan personal dan holistik, di mana pendidik (murabbi)
berperan tidak hanya sebagai pengajar, tetapi juga sebagai
pembimbing moral dan teladan akhlak. Melalui keteladanan,
pembiasaan, dan bimbingan berkelanjutan, proses tarbiyah
diharapkan mampu melahirkan insan kamil — manusia paripurna
yang beriman, bertakwa, berilmu, dan berintegritas moral tinggi.
(Aminudin et al., 2024).

Dalam Incyclopedia of Education (Monroe), pendidikan
diartikan sebagai suatu kegiatan yang berkaitan dengan sejumlah
proses dari suatu kelompok sosial. Sementara Peters (1980)
menyatakan bahwa pendidikan itu tidak lebih dari suatu aktivitas
pembaharuan dalam kepribadian yang lebih baik. Petterson
(1979) memberikan definisi, bahwa Pendidikan ialah usaha
untuk mengubah dan memindahkan nilai nilai budaya kepada
setiap individu dalam masyarakat.(Fitriani et al., 2021). Sedangkan
Pendidikan Islam Dalam pandangan Syed Muhammad Naquib al-
Attas, merupakan proses internalisasi nilai dan pengetahuan ke dalam
diri manusia yang dilaksanakan melalui metode dan sistem yang
terstruktur dan bertahap, sehingga mampu menuntun manusia
menuju pengenalan dan pengakuan terhadap Allah Swt. (M. D. El
Hakim & Fahyuni, 2020). Abdurrahman al-Nahlawi memandang
pendidikan Islam sebagai proses pembentukan individu dan
masyarakat agar tunduk, taat, serta mampu mengimplementasikan
ajaran Islam secara menyeluruh. Sementara itu, al-Abrasyi
mendefinisikannya sebagai upaya mempersiapkan manusia agar

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 564-566 555



Lina Afriani

hidup sempurna dan bahagia, berakhlak mulia, berpikir teratur,
memiliki kepekaan rasa, serta terampil dalam pekerjaan dan
komunikasi. Zakiah Daradjat menekankan bahwa pendidikan Islam
bertujuan membentuk kepribadian muslim sesuai dengan ajaran
Islam, sedangkan Ahmad D. Marimba menegaskan bahwa pendidikan
Islam merupakan bimbingan jasmani dan rohani berdasarkan hukum
Islam menuju terbentuknya kepribadian utama. Adapun M. Arifin
menafsirkan pendidikan Islam sebagai sistem pendidikan yang
mencakup seluruh aspek kehidupan manusia, baik duniawi maupun
ukhrawi.(Rinnanik, 2018).

Sistem pendidikan Islam yang ideal didasarkan pada lima unsur
operasional utama: Pembacaan Al-Qur'an (Tilawah), Tazkiyah
(Penyucian jiwa dan budaya), Ta'lim (Pengajaran al-Kitab), Al-
Hikmah (Pengembangan pemikiran filosofis), dan Al-Ilmu
(Pengembangan ilmu pengetahuan dan teknologi); namun,
implementasi praktis dari unsur-unsur ini dalam konteks yang
diuraikan cenderung bersifat minimal, terbatas hanya pada aspek
ritual (Tilawah dan Tazkiyah) dan literasi dasar (Ta'lim), sementara
aspek Al-Hikmah dan Al-Ilmu dinilai sangat kurang terealisasi.
Karakteristik khusus dari sistem ini mencakup tiga dimensi
fundamental: Sistem Ibadah (kepatuhan total kepada Allah SWT
sebagai landasan hidup), Pembinaan Rohani (penguatan koneksi
berkelanjutan antara ruh dan Tuhan), dan Pembinaan Intelektual
(pengembangan daya akal untuk mencapai kebenaran). (Sajadi, 2021).
Terdapat beberapa pandangan mengenai pengertian pendidikan,
seperti yang lazim digunakan dalam praktik pendidikan. Dalam
hubungan ini dijumpai berbagai rumusan yang berbeda-beda. Ahmad
D Marimba, misalnya mengatakan bahwa pendidkan adalah
bimbingan atau mimpinan secara sadar oleh sipendidik terhadap
perkembangan jasmani dan rohani si terdidik menuju terbentuknya
kepribadian yang utama. Berdasarkan rumusannya ini, Marimba
menyebutkan ada lima unsur utama pendidikan, yaitu 1). Usaha
(kegiatan) yang bersifat bimbingan, pimpinan atau pertolongan yang
dilakukan secara sadar. 2). Ada pendidik, pembimbing atau penolong.
3). Ada yang dididik, atau si terdidik. 4). Adanya dasar dan tujuan
dalam bimbingan tersebut. 5). Dalam usaha itu tentu ada alat-alat yang
dipergunakan.

556 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566



Konsep Tarbiyah dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem pendidikan Islam modern
(Analisis Terminologis dan Filosofis )

Para pakar pendidikan Islam merumuskan tujuan Tarbiyah
secara fundamental dan komprehensif, berorientasi pada penciptaan
"Insan Kémil" (manusia sempurna) yang utuh. Secara teologis, tujuan
puncaknya adalah melahirkan "manusia yang baik dan benar"
(Konferensi Mekkah, 1977) yang sepenuhnya berbakti kepada Allah
SWT (ubudiyyah), sesuai dengan fungsi penciptaan QS. Adz-Dzariyat:
56

O3l 01 Gein a3 all Calk L

Artinya: “ Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan agar
mereka beribadah kepada-Ku.”

Secara aksiologis dan antropologis, tujuan ini diterjemahkan
menjadi penanaman ketakwaan, akhlak mulia (fadhilah), serta
penegakan kebenaran (Seminar Cipayung & Al-Abrasyi), yang
melibatkan pembentukan budi pekerti dan jiwa melalui pembiasaan
kesopanan dan kejujuran. Ali Ashraf dan Muhammad As Said
menekankan aspek holistik dan keseimbangan dalam pengembangan
seluruh dimensi fundamental manusia, meliputi akal, jiwa, dan
jasmani. Sementara Muzayyin Arifin menyoroti pentingnya integrasi
ilmu pengetahuan tinggi yang dikendalikan oleh iman dan takwa agar
ilmu tersebut membawa kemaslahatan sosial. Pada akhirnya, menurut
Azyumardi Azra dan Ismail Thoib, tujuan Tarbiyah adalah mencapai
keseimbangan dunia dan akhirat serta memberikan kebebasan
eksistensial yaitu suatu pendirian hidup yang jelas dan kebebasan dari
belenggu duniawi yang menjadikannya pribadi yang bertaqwa dan
berfungsi sebagai rahmatan lil “alamin.

Secara filosofis, pandangan mengenai manusia dalam pendidikan
Islam berpusat pada perannya sebagai berikut:

1. Khalifah di muka bumi. Tugas kekhalifahan ini secara intrinsik
berkaitan dengan fungsi Rububiyyah (pemeliharaan dan
pendidikan) Allah SWT. Konsekuensinya, manusia tidak
hanya diposisikan sebagai objek ciptaan, tetapi juga sebagai
subjek yang dibebani tugas kependidikan (educational task)
untuk memelihara dan mengembangkan bumi serta dirinya
sendiri sesuai dengan kehendak Ilahi. Konsep filosofis
Pendidikan Islam tidak dapat dilepaskan dari karakteristik
esensial ajaran Islam. Menurut Yusuf Al-Qardhawi, terdapat

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 564-566 557



Lina Afriani

558

tujuh karakteristik utama Islam yang secara substantif harus
termuat dalam Pendidikan Islam, yaitu: Rabbaniyah:
Bersumber dan berorientasi pada ketuhanan. Insaniyah:
Memfokuskan pada kemanusiaan dan potensi fitrah manusia.
Syumul (Universal): Bersifat komprehensif, relevan untuk
semua zaman, tempat, dan manusia. Al-Wasthiyyah: Bersikap
moderat dan seimbang. Al-Waqi'iyyah: Bersifat realistis dan
sesuai dengan kenyataan. Al-Wudluh: Jelas dan transparan
dalam prinsip maupun tujuan. Integrasi Tsabat dan Murunah:
Keseimbangan antara prinsip yang tetap (tsabat) dan
fleksibilitas dalam implementasi (murunah).

Manusia dengan segala kelalaiannya diharapkan menjadi
wakil Allah Swt di bumi. Landasan filosofis pendidikan Islam
ini dijelaskan dalam QS. al-An’am ayat 165 yang artinya;
“Kemudian Dialah yang menjadikan kamu penguasa-
penguasa di bumi dan Dia meninggikan sebagian kamu yang
(lain) beberapa derajat, untuk mengujimu tentang apa yang
diberikan-Nya kepadamu. Sesungguhnya Tuhanmu amat
cepat siksaan-Nya, dan sesungguhnya Dia Maha
Pengampun lagi Maha  Penyayang”. Selain itu,
dijelaskanjuga dalam QS. al-Bagarah ayat 30 yang artinya;
“Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat;
Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di
muka bumi”.

Manusia menjadi kepercayaan Allah Swt, sekalipun
resikonya  besar. Landasan filosofis pendidikan Islam ini
dijelaskan dalam QS. al-Ahzab ayat 72 yang artinya;
“Sesungguhnya Kami telah mengemukakan amanat kepada
langit, bumi dan gunung-gunung, maka semuanya enggan
untuk memikul amanat itu oleh manusia. Sesungguhnya
manusia itu amat zalim dan amat bodoh”

Keempat, manusia diberi kemampuan untuk mengetahui
semua nama dan konsep. Landasan filosofis pendidikan
Islam ini dijelaskan dalam Qs. al-Baqarah ayat 31 yang
artinya; “Dan Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama
(benda-benda) seluruhnya, kemudian mengemukakannya
kepada para malaikat lalu berfirman; sebutkanlah kepada-

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566



Konsep Tarbiyah dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem pendidikan Islam modern
(Analisis Terminologis dan Filosofis )

Ku nama-nama benda-benda itu jika kamu memang orang-
orang yang benar”.(Amie Primarni, Sugito, M. Daud Yahya,
Nurul Fauziah, 2022)

Filosofi Pendidikan Islam berpusat pada pengembangan tiga pilar
hubungan (Trilogi Hubungan) yang saling terkait, yaitu: Hablun min
Allah: Hubungan vertikal antara manusia dengan Allah SWT (Aspek
Religius). Hablun min al-Naas: Hubungan horizontal antara manusia
dengan sesama manusia (Aspek Sosial). Hablun min al-'Alam:
Hubungan antara manusia dengan lingkungan atau alam semesta
(Aspek Lingkungan).

Dalam perspektif Pendidikan Islam, Pendidik adalah suri teladan
yang menginternalisasikan ilmunya, mengemban amanah mulia dari
Allah SWT untuk membimbing, menuntun, membina, dan
mengembangkan minat serta bakat peserta didik. Pendidik
bertanggung jawab membentuk kedewasaan dan akhlak yang
bertaqwa, yang pada gilirannya memberikan kedudukan dan derajat
yang tinggi serta dipandang sebagai salah satu bentuk ibadah dalam
Islam.(Amie Primarni, Sugito, M. Daud Yahya, Nurul Fauziah, 2022)
Secara umum, Pendidik didefinisikan sebagai individu yang profesi
utamanya adalah mengajar (KBBI). Akar katanya dalam bahasa
Sansekerta menyiratkan makna berat, penting, dan terhormat,
sementara dalam bahasa Inggris mencakup berbagai peran seperti
teacher, educator, dan tutor. Dalam konteks Pendidikan Islam,
cakupan Pendidik meluas menjadi semua pihak yang berupaya
melakukan perbaikan (Islami) terhadap orang lain, mencakup orang
tua (sebagai pendidik pertama dan utama), tokoh masyarakat, hingga
masyarakat luas. Secara etimologis dalam Islam, Pendidik memiliki
lima term spesifik yang menunjukkan fungsi yang berbeda, meskipun
saling berkaitan:

1. Ustadz: Merujuk pada profesionalitas, dedikasi terhadap
mutu, dan komitmen pada perbaikan berkelanjutan
(continuous improvement).

2. Mvu’allim:  Bertanggung  jawab  atas  penguasaan,
pengembangan, transfer, internalisasi, dan implementasi
(amaliah) ilmu pengetahuan.

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 564-566 559



Lina Afriani

3. Murabbi: Berperan dalam mendidik dan menyiapkan peserta
didik untuk berkreasi, serta mampu mengatur dan memelihara
hasil kreasinya agar tidak menimbulkan kerusakan (pada diri,
masyarakat, dan alam).

4. Mursyid: Berfungsi sebagai model, teladan, dan pusat
identifikasi diri (sentral anautan) atau konsultan bagi peserta
didik.

5. Mudarris: Bertugas menyiapkan peserta didik untuk
bertanggung jawab dalam membangun peradaban berkualitas
di masa depan.

6. Tarbiyah dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem
pendidikan Islam modern

Dalam konteks modern, pendidikan Islam menghadapi
tantangan besar seperti sekularisasi, krisis moral, dan ketimpangan
sosial. Untuk itu, tarbiyah harus dikembangkan secara holistik
dengan pendekatan-pendekatan baru yang tidak melupakan nilai-
nilai dasar Islam. Berikut beberapa aspek tarbiyah yang relevan
dalam pendidikan modern yaitu : (Salman Alfarisi, 2025)

1. Tarbiyah Ruhiyyah (Spiritual)

Tujuan utamanya adalah mendidik dan melatih aspek spiritual
(ruh) manusia untuk mengembangkan, memperbaiki, dan menjaga
hubungannya dengan Allah SWT melalui sikap merendahkan diri,
ketulusan ibadah, serta ketaatan. Pendidikan spiritual ini berfungsi
sebagai penangkal materialisme dan hedonisme di era modern,
bertujuan membentuk individu berakhlak mulia dengan integrasi
kebijaksanaan, semangat beraktivitas, keluasan wawasan, dan
kekuatan batin. Secara esensial, Tarbiyah Ruhiyyah adalah proses
terarah yang membimbing aspek rohani menuju tujuan ideal
pendidikan Islam, diimplementasikan melalui kegiatan seperti salat
berjamaah dan pengamalan nilai Al-Qur'an.

2. Tarbiyah Aqliyyah (Intelektual)

Tarbiyah Agqgliyyah (pendidikan rasional) berfokus pada
pengembangan anugerah akal (intelegensi) yang diberikan Allah
SWT, bertujuan agar seluruh aktivitas manusia didasari pemikiran
mendalam. Melalui akalnya, manusia didorong untuk menelaah
tanda-tanda kekuasaan Allah, mencapai berbagai kebenaran (ilmiah,
empiris, fisiologis/meta-empiris), dan meningkatkan keimanan.

560 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566



Konsep Tarbiyah dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem pendidikan Islam modern
(Analisis Terminologis dan Filosofis )

Proses pendidikan ini menekankan kemampuan berpikir logis sebagai
fondasi penalaran, analisis, dan sintesis untuk memecahkan masalah.
Implementasi modernnya harus melampaui hafalan, berfokus pada
pengembangan berpikir kritis, kreatif, dan analitis, dengan
memanfaatkan teknologi digital secara kontekstual.

3. Tarbiyah Khuluqgiyyah (Moral/Akhlak)

Pendidikan karakter yang bersumber dari akhlak Rasulullah SAW
menjadi fokus utama untuk mengatasi krisis moral. Tarbiyah
Khulugiyyah bertujuan membentuk individu yang memiliki sifat
amanabh, jujur, dan bertanggung jawab. Dalam konteks kontemporer,
ajaran Sufisme dianggap solusi yang relevan dan efektif, karena
memperkenalkan kembali aspek esoterik (batiniah) Islam sebagai inti
ajaran, yang berfungsi menyelamatkan kemanusiaan dari
kebingungan spiritual modern dan memastikan bahwa nilai-nilai
keislaman tidak mengering akibat terabaikannya dimensi ruhani.

4. Tarbiyah Ijtima’iyyah (Sosial)

Menurut Ibnu Qayyim, Tarbiyah Ijtima’iyyah bertujuan
membangun hubungan sosial yang kuat berlandaskan kasih sayang
dan cinta antar individu dalam masyarakat. Pendidikan sosial yang
ideal menempatkan kepedulian terhadap sesama sebagai prioritas,
bahkan dalam pelaksanaan ibadah (contohnya anjuran kebersihan
agar tidak mengganggu orang lain saat salat Jum'at). Tarbiyah
Jjtima'iyyah yang konstruktif mampu melahirkan individu-individu
yang sanggup menghadirkan kasih sayang dalam masyarakat, yang
tercermin tidak hanya dalam interaksi langsung, tetapi juga dalam
keikhlasan mendoakan kebaikan satu sama lain dari kejauhan.

Proses pembelajaran merupakan suatu kegiatan yang
berlangsung secara sistematis, di mana setiap komponen di dalamnya
memiliki peran penting dalam menentukan keberhasilan pencapaian
tujuan pendidikan. Dalam konteks pembelajaran Agama Islam di
lembaga pendidikan, proses ini memiliki peran yang sangat signifikan
dalam membentuk jiwa dan karakter keagamaan peserta didik.
Tingkat pengaruh pembelajaran terhadap pembentukan kepribadian
keagamaan seseorang tentu tidak bersifat mutlak, melainkan sangat
bergantung pada berbagai faktor pendukung. Faktor-faktor tersebut
dapat mencakup kompetensi pendidik, metode pembelajaran yang

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 564-566 561



Lina Afriani

digunakan, lingkungan belajar, serta kesiapan dan minat peserta didik
itu sendiri. Oleh karena itu, upaya untuk mengoptimalkan
pembelajaran Pendidikan agama Islam harus dilakukan secara
menyeluruh dan terpadu agar nilai-nilai keislaman tidak hanya
dipahami secara teoritis, tetapi juga dapat terinternalisasi dalam
kehidupan sehari-hari. Faktor tersebut meliputi faktor dari dalam
ataupun luar subyek didik pendidikan.

Pendidikan modern menuntut adanya pembaharuan dalam
berbagai aspek, termasuk dalam sistem pendidikan Islam. Paradigma
baru yang di maksud bertujuan agar dapat menyelaraskan antara
kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi dengan nilai-nilai spiritual
dan moral yang diajarkan dalam Islam. (A. R. Hakim et al., 2023).
Adapun  paradigma-paradigma yang diharapkan mampu
memberikan dan mengembangkan pendidikan tersebut:

1. Pengembangan Pendidikan Berkelanjutan

Pendidikan Islam tidak boleh stagnan, melainkan harus terus
berkembang agar mampu menjawab tentang zaman. Dalam konteks
ini pengembangan pemikiran melalui pendidikan menjadi keharusan
untuk merebut kembali peran strategis umat Islam dalam ilmu
pengetahuan dan teknologi seperti pada masa kejayaan peradaban
Islam dahulu.

2. Tidak Mengabaikan Pendidikan Agama

Meskipun penekanan diberikan pada penguasaan ilmu
pengetahuan dan teknologi, pendidikan agama tetap menjadi pondasi
utama. Tujuan adalah supaya tercetaknya Insan kamil, yakni manusia
yang memiliki kecerdasan secara intelektual dan spiritual.

3. Konsep Manusia Menurut Islam

Paradigma baru ini harus berangkat dari pemahaman tentang
manusia menurut pandangan Islam, yakni sebagai makhluk yang
memiliki dimensi jasmani, rohani, kecerdasan intelektual dan sosial.

4. Pandangan Islam Terhadap Ilmu Pengetahuan.

Islam tidak pernah menolak ilmu pengetahuan dan teknologi.
Bahkan, menuntut ilmu di dalam agama Islam itu merupakan suatu
kewajiban. Namun ilmu pengetahuan harus dimanfaatkan untuk
kemaslahatan ummat dan tidak bertentangan dengan nilai-nilai Islam.

5. Perumusan Sistem Pendidikan Islam

562 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566



Konsep Tarbiyah dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem pendidikan Islam modern
(Analisis Terminologis dan Filosofis )

Setelah memahami konsep manusia dan posisi ilmu pengetahuan
dalam Islam, barulah bisa dirumuskan sistem pendidikan Islam yang
utuh yakni sistem yang integratif antara ilmu agama dan umum,
antara teori dan praktik, serta aspek kognitif, afektif, dan
prikomotorik.

Dalam proses pendidikan (tarbiyah), terdapat tiga ranah penting
yang harus dikembangkan, ketiga ranah tersebut adalah ranah,
psikomotorik, afektif dan juga kognitif. Ketiga aspek ini wajib dimiliki
oleh setiap peserta didik agar visi dan misi lembaga pendidikan bisa
tercapai dengan maksimal. Pendidikan yang hanya menekankan salah
satu aspek tanpa mengindahkan yang lainnya akan menghasilkan
individu yang tidak seimbang secara intelektual, emosional, dan
keterampilan.(HATTA, 2016)

Seorang pendidik harus menjalankan tugasnya dengan
keseriusan dan keikhlasan, karena pendidikan bukan sekadar proses
transfer ilmu, akan tetapi sebagai pembentukan watak kepribadian
dan karakter seseorang. Dengan pendekatan holistik dan penuh
tanggung jawab, diharapkan peserta didik dapat tumbuh menjadi
pribadi yang tidak hanya cerdas, tetapi juga berakhlak mulia dan
mampu memberikan manfaat bagi diri sendiri maupun masyarakat
luas. Maka untuk mencapai hal tersebut maka perlu ada beberapa hal
yang harus terimplikasikan dalam pendidikan Islam, diantaranya
yaitu(Salman Alfarisi, 2025):

1. Pendidikan Jadi Lebih Fokus ke Karakter

Dalam memberikan sebuah penilaian maka tidak cukup hanya
dengan melalui nilai ulangan, akan tetapi perlu adanya penilaian sikap
dan karakter yang baik. Itulah pendidikan berbasis tarbiyah, yang
penting bukan cuma pintar, tapi juga punya adab, jujur, sopan, dan
bertanggung jawab.

2. Pendidikan Menyeluruh

Tarbiyah mengajarkan bahwasanya pendidikan itu tidak hanya
alat untuk mengasah otak akan tetapi juga hati dan tubuh. Jadi dalam
sekolah Islam bukan hanya terfokus kepada pembelajaran Al-Qur’an
atau ilmu agama lainnya akan tetapi olahraga, diskusi ilmu
pengetahuan sampai ilmu sosial harus dipelajari.

3. Guru Sebagai Pembimbing Bukan Hanya Sekedar Pengajar

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 564-566 563



Lina Afriani

Dalam sistem tarbiyah, guru itu lebih dari sekedar pengajar.
Seorang guru adalah murabbi alias pembimbing hidup. Dia tidak
Cuma mengajarkan rumus-rumus, akan tetapi juga sebagai teladan
dalam sikap dan nilai-nilai Islam. Bahkan nasihat kecil dari seorang
guru bisa jadi bekal hidup muridnya.

4. Mendidik Manusia Seutuhnya

Tarbiyah mempunyai tujuan mulia sebagai pembentuk insan
kamil manusia yang paripurna. Artinya pendidikan tidak terhenti di
bangku sekolah, tetapi membentuk seseorang yang siap jadi
pemimpin, jadi orang tua atau siapapun yang bisa member manfaat
buat orang sekitarnya.

KESIMPULAN

Konsep tarbiyah dalam pendidikan Islam modern merupakan
proses pendidikan yang tidak hanya berfokus pada transfer
pengetahuan, tetapi lebih dari itu, tarbiyah menekankan pembinaan
manusia secara menyeluruh (holistik), meliputi aspek ruhani (tarbiyah
ruhiyyah), intelektual (tarbiyah ‘aqliyyah), moral (tarbiyah
khulugiyyah), dan sosial (tarbiyah ijtima’iyyah). Dengan pendekatan
ini, tarbiyah bertujuan mencetak manusia paripurna (insan kamil)
yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki
integritas moral, kekuatan spiritual, dan kepedulian sosial yang tinggi.

Dalam menghadapi tantangan zaman modern seperti krisis
moral, sekularisme, dan hedonisme, pendidikan Islam perlu
bertransformasi melalui integrasi nilai-nilai Islam dengan metode dan
pendekatan pendidikan kontemporer. Tarbiyah menjadi jembatan
penting dalam upaya ini, karena mampu menyelaraskan
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi dengan nilai-nilai
ketauhidan. Peran guru sebagai murabbi (pembimbing) sangat vital
dalam menginternalisasikan nilai-nilai tersebut kepada peserta didik
melalui keteladanan dan pembinaan karakter. Oleh karena itu, sistem
pendidikan Islam modern harus didesain secara integratif agar
menghasilkan generasi berilmu, berakhlak mulia, dan siap
menghadapi tantangan global secara bijak dan beradab.

564 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566



Konsep Tarbiyah dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem pendidikan Islam modern
(Analisis Terminologis dan Filosofis )

Referensi

Abdul Rosyad, W. (2022). TERMINOLOGI TA'DIM DALAM
PERSPEKTIF SYED MOHAMMAD NAQUB AL-ATTAS. 05(01),
10-18.

Mukhtari, A. (2025). Nilai-Nilai Pendidikan Multikultural dalam
Filsafat Ibn Khaldun dan Implementasinya di Sekolah Menengah.
AN-NUR: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1(2), 512-524.

Amie Primarni, Sugito, M. Daud Yahya, Nurul Fauziah, S. A. (2022).
TRANSFORMASI FILOSOFI PENDIDIKAN ISLAM PADA
PONDOK PESANTREN DI ERA SOCIETY 5.0. Edukasi Islami:
Jurnal Pendidikan Islam, 11, 1177-1192.
https:/ /doi.org/10.30868/ei.v11i01.2812

Aminudin, M. D., Aryda, A., Andestarini, A., Mualimah, I., & Habibah,
H. (2024). Konsep Tarbiyah menurut Imam Al-Ghazali dan
Relevansinya terhadap Pendidikan Agama Islam Kontemporer.
ATH-THALIB: Jurnal Mahasiswa STIT Tanggamus, 2(1), 55-59.

Ayatul Munawaroh. (2011). KONSEP TARBIYAH ISLAMIYAH
DALAM AL-QUR’AN SURAT AL-ALAQ AYAT 1-5 (Studi (pp. 1-
100). https:/ /digilib.uin-suka.ac.id /

El Hakim, M. D., & Fahyuni, E. F. (2020). Pendidikan Islam dalam
Perspektif Syed Naquib Al-Attas dan Relevansinya bagi
Pengembangan Pendidikan Islam di Indonesia. Islamika, 2(1), 46—
62. https:/ /doi.org/10.36088 /islamika.v2i1.494

Fitriani, D., EQ, N. A., & Suhartini, A. (2021). Teologi Pendidikan:
Konsep Pendidikan dalam Prespektif Islam. Manazhim, 3(2), 201-
213. https:/ /doi.org/10.36088 / manazhim.v3i2.1293

Hakim, A. R, Fauzia, E., & Rani, P. (2023). Analisis Kritis Tantangan
Pendidik dalam Islam di Era Disruption 4.0. Al Qalam: Jurnal
Ilmiah  Keagamaan  Dan  Kemasyarakatan, 17(5), 3672

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 564-566 565


https://doi.org/10.30868/ei.v11i01.2812
https://digilib.uin-suka.ac.id/
https://doi.org/10.36088/islamika.v2i1.494
https://doi.org/10.36088/manazhim.v3i2.1293

Lina Afriani

https:/ /doi.org/10.35931/aq.v17i5.2696

Harahap, S. W., Ritonga, A. A., Darlis, A., Harahap, H., & Artikel, R.
(2023). Analisis Konsep Tarbiyah, Ta'lim dan Ta’'dib dalam
Perspektif Tafsir Al-Qur’an. Instructional Development Journal
(ID]), 5(3), 201-208. https:/ /ejournal.uin-
suska.ac.id/index.php/ID]/article/view /19951

HATTA, F. (2016). Pengembangan aspek kognitif, afektif, dan
psikomotorik dalam proses belajar mengajar pendidikan agama
islam di sekolah menengah atas negeri (sman) 1 kesu” kabupaten
toraja utara. Pengembangan Aspek Kognitif, Afektif, Dan Psikomotorik
Dalam Proses Belajar Mengajar Pendidikan Agama Islam Di Sekolah
Menengah Atas Negeri (Sman) 1 Kesu” Kabupaten Toraja Utara, April,
85.

Nur’A, Sugiati, M.Arya D, Wahyudi, S. R. A.-T. S. K. P. D. L. (2020).
Tarbiyah Sebagai Konsep Pendidikan Dalam Islam. 6(1), 88-104.

Rinnanik, R. (2018). Tinjauan Filosofis Pendidikan Islam. Tarbawiyah :
Jurnal Ilmiah Pendidikan, 1(01), 250-271.
https:/ /doi.org/10.32332 /tarbawiyah.v1i01.1021

Sajadi, D. (2021). Sistem Pendidikan Islam. Tahdzib Al-Akhlaq: Jurnal
Pendidikan Islam, 4(1), 47-66.
https:/ /doi.org/10.34005/ tahdzib.v4i1.1421

Salman Alfarisi, H. (2025). KONSEP TARBIYAH DALAM PERSPEKTIF
PENDIDIKAN ISLAM MODERN. §(1), 11-21.

Sekar Harum Pratiwi, Z. M. Z. L. C.S. T. N. (2024). Filsafat Pendidikan
Islam: Telaah Mengenai Makna Pendidikan. JIIP (Jurnal Ilmiah
Ilmu Pendidikan), 7(2), 2116-2124.

Yuliyani, Muhammad Al fians yah , Dinda Valiza, R. zky N. rfadil lah.
(2020). Keterkaitan Istilah Pendidikan Islam : Tarbiyah , Ta * Lim
Dan Ta ’ Dib dalam Al-Qur " an. Al-Karima: Jurnal Studi llmu Al-
Qur’an Dan Tafsir, 1(2), 65-78.

566 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566


https://doi.org/10.35931/aq.v17i5.2696
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/IDJ/article/view/19951
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/IDJ/article/view/19951
https://doi.org/10.32332/tarbawiyah.v1i01.1021
https://doi.org/10.34005/tahdzib.v4i1.1421

