
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566 
P-ISSN: 3110-5599, E-ISSN: 3110-1496 

DOI:  
 

Author correspondence email: annurejournaleducation@gmail.com 
Available online at: https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index 
Copyright (c) 2025 by Lina Afriani 
 

 
 

 

Konsep Tarbiyah  Dan Relevansinya Dengan Nilai-Nilai 

Sistem Pendidikan Islam Modern   

(Analisis Terminologis Dan Filosofis ) 

 
Lina Afriani 

Pascasarjana Universitas Islam Negri Ar-Raniry, Darussalam, Indonesia 

email: afrianilina123@gmail.com 

 
 

Article history: Received: November 13 2025; Revised: Desember 13 2025;  
Accepted: Desember 20 2025; Published: Desember 31 2025 

 
Abstract 

In terms of terminology, tarbiyah is defined as the process of guiding and 
developing the potential of students (physical, intellectual, and spiritual) 
gradually towards perfection (insan kamil), and in line with divine values. 
Meanwhile, in terms of philosophy, tarbiyah focuses on the role of humans as 
Khalifah on earth and their responsibility as bearers of Amanah. The ultimate 
goal is to produce individuals who are devoted (ubudiyyah) to Allah SWT and 
function as Rahmatan lil 'alamin. Classical scholars (Al-Ghazali) view it as 
purification of the soul (tazkiyatun nafs), while contemporary scholars 
emphasize the balanced development of intellectual, moral, social, and spiritual 
potential (al-wasathiyyah). This study argues that the values of tarbiyah 
ruhiyah, Aqliyah, Khuluqiyah, and Ijtima'iyyah are still very relevant in the 
modern education system because they are able to respond to the challenges of 
globalization and the moral crisis. Tarbiyah also encourages education that 
focuses on character (cognitive, affective, psychomotor), is comprehensive, and 
positions teachers as murabbi with the ultimate goal of forming a complete Insan 
Kamil. This study uses a qualitative approach with a library research design and 
a Systematic Literature Review (SLR) method. The results of this study show 
the relevance between the concept of tarbiyah and Modern Islamic Education. 

  

mailto:annurejournaleducation@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index
mailto:afrianilina123@gmail.com


Konsep Tarbiyah  dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem pendidikan Islam modern   

(Analisis Terminologis dan Filosofis ) 

 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 564-566    547 

 

Keywords 
Tarbiyah, Islamic Education, Philosophical Foundations, Modern Education. 

 
Abstrak 

Secara analisis terminologi, tarbiyah diartikan sebagai proses 
pembimbingan dan pengembangan potensi peserta didik 
(jasmani, akal, dan ruhani) secara bertahap menuju kesempurnaan 
(insan kamil), dan sejalan dengan nilai-nilai Ilahiah. Sedangkan 
analisis filosofis, tarbiyah berpusat pada peran manusia sebagai 
Khalifah di muka bumi dan tanggung jawab pemikul Amanah. 

Tujuan puncaknya adalah melahirkan individu yang berbakti 
(ubudiyyah) kepada Allah SWT dan berfungsi sebagai Rahmatan 
lil ‘alamin. Ulama klasik (Al-Ghazali) memandangnya sebagai 
penyucian jiwa (tazkiyatun nafs), sementara ulama kontemporer 
menekankan pengembangan potensi akal, moral, sosial, dan 
spiritual secara seimbang (al-wasathiyyah). Studi ini berargumen 
bahwa Nilai-nilai berupa tarbiyah ruhiyah, Aqliyah, Khuluqiyah 

dan Ijtima’iyyah masih sangat relevan dalam sistem pendidikan 
modern karena mampu menjawab tantangan globalisasi dan krisis 
moral. Tarbiyah juga mendorong pendidikan yang fokus pada 
karakter (kognitif, afektif, psikomotorik), bersifat menyeluruh, 
memposisikan guru sebagai murabbi dengan tujuan akhir 
membentuk Insan Kamil yang utuh. Studi ini menggunakan 
pendekatan Kualitatif dengan desain studi kepustakaan (library 
research) dan metode Systematic Literature Review (SLR). Hasil 
penelitian ini menunjukkan adanya relevansi antara konsep 
tarbiyah dengan Pendidikan Islam Modern 

 
Kata Kunci 

Tarbiyah, Pendidikan Islam, Landasan Filosofis, Pendidikan 
Modern. 

 

 
Pendahuluan 

Islam adalah agama universal, yang mengajarkan kepada 
umatnya seluruh aspek kehidupan baik  kehidupan duniawi maupun 
kehidupan ukhrawi, untuk  bisa  mencapai kebahagiaan tersebut maka  
dibutuhkan ilmu, karena ilmulah yang dapat mengantarkan kepada 
kebahagiaan   tersebut. Selanjutnya untuk dapat memiliki ilmu maka 



Lina Afriani 
 

 
548 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566  

 

diperlukan Pendidikan. (Abdul Rosyad, 2022) Pendidikan adalah 
proses menuju kearah pendewasaan seseorang. Hal ini sesuai dengan 
yang terdapat dalam Undang-Undang Republik Indonesia No. 20 
Tahun 2003. (Undang- Undang Sistem Pendidikan Nasional No 20, 
2003) bahwa pendidikan adalah usaha yang dilakukan untuk 
membangkitkan potensi seseorang yang dalam hal ini adalah peserta 
didik.  Islam memiliki konsep pendidikan tersendiri. (Harahap et al., 
2023) Konsep pendidikan menurut Islam, menggunakan istilah-istilah 
seperti diantaranya; Al-Tarbiyah, At-Ta’lim, At-Ta’dib, atau Al-Adab, At 
Tahzib, Al-Wa’adz atau Mau’idzah, Ar-Riyadhah, At-Tazkitah, Al-Talqin, 
At-Tadris, At-Tafaqquh, At Tabyin, At-Tazkirah, dan Al-Irsyad. 
Berdasarkan hal ini maka dapat dilihat bahwa konsep pendidikan 
yang dimiliki oleh Islam yang berdasarkan Al-Qur’an dan Hadis lebih 
kompleks dibandingkan konsep pendidikan Barat. Sedangkan konsep 
pendidikan Barat lebih mengutamakan hanya kepada nalar 
manusia.(Harahap et al., 2023).  

Pendidikan Islam banyak mendapat perhatian dari para 
peneliti. Studi yang ada dapat dibagi menjadi tiga kategori. Pertama, 
Analisis Konsep Tarbiyah, Ta’lim dan Ta’dib dalam Perspektif  Tafsir 
Al-Qur’an. Studi tersebut mengemukakan bahwa konsep tarbiyah, 
ta’lim, dan ta’dib dalam dunia pendidikan Islam dapat  membentuk 
peserta didik menjadi manusia seutuhnya (insan kāmil) yang mampu 
mengarahkan kehidupannya secara benar, bijaksana, dan sesuai 
dengan nilai-nilai ilahiah.(Harahap et al., 2023). Kedua, Keterkaitan 
istilah Pendidikan Islam Tarbiyah, Ta’lim dan Ta’dib dalam Al-Quran, 
analisis Ibnu katsir. Studi tersebut mengemukakan bahwa dalam 
membentuk sistem pendidikan Islam yang utuh (integrated system of 
Islamic education), di mana kegiatan mendidik, mengajar, dan melatih 
harus berjalan secara harmonis, konsep tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib 
dalam analisis Ibnu Katsir diharapkan mampu melahirkan peserta 
didik yang berilmu, beradab, dan berkepribadian utuh sebagai tujuan 
ideal pendidikan Islam, yaitu terbentuknya insan yang berilmu dan 
berakhlak mulia (insan kāmil).(Yuliyani, Muhammad Al fians yah , 
Dinda Valiza, 2020). Ketiga Filsafat Pendidikan Islam, Telaah 
Mengenai Makna Pendidikan (Tarbiyah, Ta’lim, Ta’dib, Tadris, 
Da’wah, Irsyad, Tadbiir, Tazkiyah, Uswah). Studi tersebut 
mengemukakan bahwa tujuan akhir pendidikan Islam adalah 



Konsep Tarbiyah  dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem pendidikan Islam modern   

(Analisis Terminologis dan Filosofis ) 

 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 564-566    549 

 

membentuk manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia 
yaitu manusia yang mampu menjalankan fungsi kekhalifahan di bumi 
serta mengarahkan kehidupannya sesuai dengan nilai-nilai 
ilahiah.(Sekar Harum Pratiwi, 2024). Studi-studi yang ada belum 
menyentuh pembahasan terkait Konsep Tarbiyah dalam Perspektif 
Pendidikan Islam: Analisis Terminologis dan Filosofis. 

Artikel ini bertujuan  untuk mengisi kekosongan tersebut 
dengan menggambarkan Konsep Tarbiyah baik secara terminology 
ataupun filosofis. Hal ini dilakukan dengan menjawab tiga 
pertanyaan. Pertama, Apa makna terminologis dan etimologis dari 
istilah tarbiyah dalam perspektif Islam?. Kedua, Bagaimana landasan 
filosofis tarbiyah dalam pendidikan Islam menurut pandangan ulama 
klasik dan kontemporer?. Ketiga, Apa nilai-nilai pendidikan yang 
terkandung dalam konsep tarbiyah dan bagaimana relevansinya 
dengan sistem pendidikan Islam modern?. Ketiga pertanyaan ini 
dijawab dalam bagian-bagian berikut. 

Artikel ini didasarkan pada tiga argumen. Pertama, Kata 

Tarbiyah merupakan bentuk masdar dari susunan bahasa Arab   ّرىَب–  
تربية  –يرىبّ    yang berasal dari wazan   تفعلة  – تفعيلا    –يفعىل    –فعىل  

Tarbiyah yang akar katanya adalah kata rabbaa memiliki makna 
mendidik, mengajari, mengasuh dan mengemong. Secara Terminologi 
tarbiyah merupakan sebuah proses pembimbingan terhadap peserta 
didik agar mencapai potensi jasmani, ruh dan akal dengan maksimal 
supaya bias menjadi bekal bagi peserta didik dalam memenuhi 
kehidupan dimasa selanjutnya(Yuliyani, Muhammad Al fians yah , 
Dinda Valiza, 2020). Kedua, landasan filosofis tarbiyah menurut 
Ulama klasik seperti Imam Al-Ghazali memandang tarbiyah sebagai 
proses penyucian jiwa dan pengendalian hawa nafsu agar peserta 
didik menjadi insan bertakwa. Sementara itu, ulama kontemporer 
seperti Hasan Langgulung dan Abdurrahman Al-Nahlawi 
menekankan bahwa tarbiyah harus mencakup pengembangan potensi 
akal, moral, sosial, dan spiritual peserta didik secara seimbang. Ketiga, 
nilai-nilai yang terkandung dalam konsep tarbiyah antara lain tauhid, 
akhlak, tanggung jawab, keilmuan, dan keseimbangan hidup yang 
masih sangat relevan dengan system Pendidikan Islam Modern karena 



Lina Afriani 
 

 
550 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566  

 

mampu menajawab tantangan globalisasi tanpa kehilangan identitas 
spiritual 
 
Metode 

Didunia globalisasi teknologi saat ini, telah mempengaruhi 
semua aspek system Pendidikan Islam yang gagal memberikan 
pemahaman mendalam terhadap Pendidikan Islam itu sendiri, 
sehingga kaburnya makna Pendidikan Islam di dunia Islam berefek 
terhadap pola pikir dan pola sikap manusia. Karena itu artikel ini 
fokus kepada konsep tarbiyah dalam dalam Perspektif Pendidikan 
Islam baik secara  Terminologis dan Filosofis. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 
desain penelitian kepustakaan untuk memperoleh pemahaman 
mendalam dan interpretative terhadap makna tarbiyah secara 
terminology dan filosofis, sebagaimana dijelaskan oleh ulama dan 
pemikir Pendidikan Islam. Identifikasi dan pengumpulan data dari 
literatur yang relevan dengan tema penelitian, analisis dan interpretasi 
makna berdasarkan konteks terminologis dan filosofis dalam literatur 
Islam, sedangkan sintesis hasil kajian bertujuan untuk menemukan 
pemahaman komprehensif tentang konsep tarbiyah sebagai dasar 
Pendidikan Islam. 

Informan untuk artikel ini diperoleh dari sumber  yang 
berbasis data akademik yaitu Google Schoolar, mempertimbangkan 
kesesuaian artikel terhadap fokus penelitian. Dengan menggunakan 
metode Systematic Literature Review (SLR) yang  mencakup tiga 
tahap utama, yaitu perencanaan, pelaksanaan, dan pelaporan, yang 
masing-masing dilakukan secara sistematis untuk meminimalkan bias 
penelitian. Data sekunder yang digunakan berasal dari literatur 
ilmiah, termasuk buku, jurnal bereputasi, publikasi pemerintah, serta 
dokumen resmi yang relevan dengan topik penelitian. 

Tahapan pengumpulan data dan metode yang digunakan 
untuk melakukan pengumpulannya seacara sistematis melalui 
beberapa tahapan, yaitu tahap perencanaan dan identifikasi sumber, 
tahap pengumpulan data yaitu pembacaan intensif dan pencatatan 
sistematis terhadap literatur yang dipilih, tahap klasifikasi data yang 
bertujuan untuk menyaring data agar fokus analisis tetap teraarah dan 
mendalam, tahap analisis data dengan menginterpertasikan makna-



Konsep Tarbiyah  dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem pendidikan Islam modern   

(Analisis Terminologis dan Filosofis ) 

 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 564-566    551 

 

makna yang terkandung dalam teks, menghubungkan berbagai 
pandangan ulama serta Menyusun konseptual tentang tarbiyah dalam 
perspektif Pendidikan Islam, tahap penulisan dan pelaporan dalam 
bentuk deskritif analitis. 

Proses analisi dilakuakn dengan tiga tahapan yaitu reduksi 
data, dimana penulis akan fokus kepada makna tarbiyah dan akan 
mengeluarkan informasi yang tidak berhubungan langsung dengan 
makna tarbiyah, penyajian data, dimana penulis Menyusun secara 
sistematis dalam bentuk uraian  tentang makna tarbiyah secara 
termonologis, filosifis dan juga relevansi nilai-nilai tarbiyah  terhadap 
system Pendidikan modern. Dan yang terakhir, penulis akan menarik 
kesimpulan dari berbagai pemikiran yang telah dikaji dan tetap 
berlandaskan prinsip-prinsip Pendidikan Islam. Sedangkan analisis 
datanya, penulis akan mendeskripsikan makna tarbiyah secara 
tekstual dan juga menganalisis kedalaman maknanya secara 
konseptual dan filosofis, sehingga menghasilkan pemahaman yang 
utuh dan mendalam tentang konsep tarbiyah dalam pendidikan Islam. 

 
Hasil 

Konsep tarbiyah menunjukkan relevansi yang nyata terhadap 
nilai-nilai pendidikan Islam modern yang tidak hanya berfokus pada 
transfer pengetahuan, tetapi juga menekankan pembinaan manusia 
secara menyeluruh (holistik), meliputi aspek ruhani (tarbiyah 
ruhiyyah), intelektual (tarbiyah ‘aqliyyah), moral (tarbiyah 
khuluqiyyah), dan sosial (tarbiyah ijtima’iyyah). Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa  tarbiyah memiliki relevansi yang nyata 
terhadap nilai-nilai pendidikan Islam modern dalam  mencetak 
manusia paripurna (insan kamil) yang tidak hanya cerdas secara 
intelektual, tetapi juga memiliki integritas moral, kekuatan spiritual, 
dan kepedulian sosial yang tinggi.  

Penelitian yang dilakukan oleh Harahap et al. (2003) mencatat 
bahwa konsep tarbiyah dalam dunia pendidikan Islam dapat  
membentuk peserta didik menjadi manusia seutuhnya (insan kāmil) 
yang mampu mengarahkan kehidupannya secara benar, bijaksana, 
dan sesuai dengan nilai-nilai ilahiah. Sementara itu, studi yang 
dilakukan oleh Yuliyani, Muhammad Al fians yah , Dinda Valiza, 



Lina Afriani 
 

 
552 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566  

 

(2020) bahwa dalam membentuk sistem pendidikan Islam yang utuh 
(integrated system of Islamic education), di mana kegiatan mendidik, 
mengajar, dan melatih harus berjalan secara harmonis, konsep 
tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib diharapkan mampu melahirkan peserta 
didik yang berilmu, beradab, dan berkepribadian utuh sebagai tujuan 
ideal pendidikan Islam, yaitu terbentuknya insan yang berilmu dan 
berakhlak mulia (insan kāmil). Tidak hanya itu, Penelitian yang 
dilakukan oleh Hatta (2006), mengemukakan bahwa Pendidikan yang 
hanya menekankan salah satu aspek tanpa mengindahkan yang 
lainnya akan menghasilkan individu yang tidak seimbang secara 
intelektual, emosional, dan keterampilan. Selarasa dengan penelitian 
yang dilakukan oleh A. R. Hakim et al., (2023) bahwa Pendidikan 
modern menuntut adanya pembaharuan dalam berbagai aspek, 
termasuk dalam sistem pendidikan Islam. Paradigma baru yang di 
maksud bertujuan agar dapat menyelaraskan antara kemajuan ilmu 
pengetahuan dan teknologi dengan nilai-nilai spiritual dan moral 
yang diajarkan dalam Islam. 

Secara keseluruhan, hasil penelitian membuktikan bahwa 
adanya relevansi antara konsep tarbiyah dengan nilai-nilai Pendidikan 
Islam Modern, dimana peserta didikan tidak hanya dibentuk dari segi 
kognitiif nya saja, akan tetapi lebih dari itu, peserta didik harus 
menguasai dan menyelaraskan antara kemajuan ilmu pengetahuan 
dan teknologi. Temuan ini memperkuat keyakinan bahwa Tarbiyah 
bukan sekedar  proses pembimbingan dan pengembangan potensi 
peserta didik (jasmani, akal, dan ruhani), tetapi juga proses 
menyelaraskan ilmu pengetahuan dengan teknologi canggih saat ini, 
peserta didik bukan hanya cerdas dalam bidang agama saja, tetapi 
juga cerdas dalam bidang terknologi.  

Dalam menghadapi tantangan zaman modern seperti krisis 
moral, sekularisme, dan hedonisme, pendidikan Islam perlu 
bertransformasi melalui integrasi nilai-nilai Islam dengan metode dan 
pendekatan pendidikan kontemporer. Tarbiyah menjadi jembatan 
penting dalam upaya ini, karena mampu menyelaraskan 
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi dengan nilai-nilai 
ketauhidan. Peran guru sebagai murabbi (pembimbing) sangat vital 
dalam menginternalisasikan nilai-nilai tersebut kepada peserta didik 
melalui keteladanan dan pembinaan karakter. Oleh karena itu, sistem 



Konsep Tarbiyah  dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem pendidikan Islam modern   

(Analisis Terminologis dan Filosofis ) 

 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 564-566    553 

 

pendidikan Islam modern harus didesain secara integratif agar 
menghasilkan generasi berilmu, berakhlak mulia, dan siap 
menghadapi tantangan global secara bijak dan beradab. 

 
 

 
Pembahasan 

Istilah tarbiyah merupakan bentuk masdar dari kata kerja bahasa 

Arab   تَ رْبيَّة  –يُ رَبِّّ    – رَبَّى , yang berasal dari wazan   َتَ فْعيّلًا   – يُ فَعّّلُ    –فَ عىل . 
Secara etimologis, kata rabba mengandung makna mendidik, 
mengasuh, mengembangkan, dan mengarahkan. Dalam konteks 
terminologis, tarbiyah dipahami sebagai proses pembimbingan dan 
pengembangan potensi peserta didik yang mencakup aspek jasmani, 
akal, dan ruhani secara optimal, sehingga dapat menjadi bekal dalam 
menjalani kehidupan di masa mendatang. Tarbiyah merupakan proses 
pengasuhan dan pengembangan potensi manusia secara 
berkelanjutan menuju kesempurnaan moral, spiritual, dan intelektual, 
yang selaras dengan nilai-nilai pendidikan Islam.(Harahap et al., 
2023).  

Hadis yang menjelaskan tentang At-tarbiyah sebagai konsep 
pendidikan dalam Islam, yaitu:  

Artinya: “ Dari Ibnu Abbas RA berkata: bahwa sesungguhnya 
Rasulullah SAW bersabda : Jadilah kamu para pendidik yang 
penyantun,ahli fiqih dan berilmu pengetahuan. Dan disebut pendidikan 
apabila seseorang telah mendidik manusia dengan ilmu pengetahuan, 
dari sekecil-kecilnya sampai menuju pada yang tinggi. (HR. bukhari).  
 
Penjelasan dari hadis di atas adalah  Kata yang menunjukkan 

bahwa hadis tersebut berkaitan dengan at-tarbiyah yaitu 

rabbaniyyina,rabbani,ya  َيُ زَبِّّ   –الزَبّّوَّيْ    - بّّوَّييّّْهَ  ر  kata at-tarbiyah 

memiliki tiga akar kata dasar, yang kesemuanya memiliki arti yang 

hampir sama, yaitu: a) rabba-yarbu-tarbiyatan,(   ب  -يَ زْبُ    -تَ زْبيَّة رَ   ) 

yang bermakna tambah dan berkembang. b) Rabbi-yurabbi-



Lina Afriani 
 

 
554 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566  

 

tarbiyatan(   رَبّّ   - يُ زَبّّ    - تَ زْبيَّة  ) yang bermakna tumbuh dan menjadi 

besar. c) Rabba-yurabbi-tarbiyatan(   ب  -يُ زَبّّ    -تَ زْبيَّة رَ   ) bermakna 

memperbaiki, menguasai, memelihara, merawat, menunaikan, 
memperindah, mengasuh, mengatur dan menjaga. (Nur’A, Sugiati, 
M.Arya D, Wahyudi, 2020). Tarbiyah didefinisikan sebagai sebuah 
proses transmisi terstruktur (al-tabligh) dari konten kultural dan 
epistemik (al-syay) yang diselenggarakan secara berjenjang (syay fa 
syay) dan disesuaikan dengan kapasitas individual (bi hasbi 
isti’dadihi) setiap peserta didik, dengan tujuan final mencapai 
kesempurnaan holistik (ila kamalihi) dalam karakter dan kompetensi 
sepanjang hayat. 

Seorang ahli pendidikan Islam, Al-Baidhawi berpendapat bahwa 
tarbiyah memiliki makna menyampaikan sesuatu hingga memperoleh 
suatu kesempurnaan. Menurut Baidhawi, tarbiyah yaitu 
memberitahukan sesuatu sampai mengarah pada titik kesempurnaan 
sedikit demi sedikit. Istilah tarbiyah lebih mengarah pada proses 
pengembangan potensi yang ada pada setiap manusia. Tarbiyah 
merupakan pendidikan yang dilakukan secara bertahap dan 
dilakukan secara berkesinambungan. Sedangkan Menurut Al-Jauhari, 
at-tarbiyah memiliki kesamaan makna dengan rabban dan rabba yang 
artinya memberi makan, menjaga dan mengasuh. Sedangkan dalam 
pandangan Quraish Shihab kata tarbiyah memiliki akar kata yang 
sama dengan kata rabb yang artinya mengarahkan sesuatu dengan 
bertahap menuju kesempurnaan kejadian serta fungsinya.(Yuliyani, 
Muhammad Al fians yah , Dinda Valiza, 2020).   

Musthafa al-Maraghi membagi aktivitas al-tarbiyah menjadi dua 
macam yaitu pertama, Tarbiyah    khalaqiyyah,    yaitu    pendidikan    
yang    terkait    dengan perumbuhan  jasmani  manusia,  agar  dapat  
dijadikan  sebagai  sarana  dalam pengembangan rohaninya. Kedua, 
Tarbiyah   diniyah   tahdzibiyyah,   pendidikan   yang   terkait   dengan 
pembinaan dan pengembangan akhlak dan agama manusia. (Nur’A, 
Sugiati, M.Arya D, Wahyudi, 2020). Konsep tarbiyah berarti gambaran 
untuk mengarahkan dan membimng pertumbuhan serta 
perkembangan fitrah (kamampuan dasar) anak didik melalui ajaran 
Islam kea rah titik maksimal pertumbuhan dan perkembangan. Dalam 



Konsep Tarbiyah  dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem pendidikan Islam modern   

(Analisis Terminologis dan Filosofis ) 

 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 564-566    555 

 

mengarahkan anak didik, seorang Pendidikan memiliki peran utama 
dalam menentukan kualitas pengajaran yang dilaksanakannya, Yakini 
memberikan pengetahuan (kognitif), sikap dan nilai (afektif) dan 
keterampilan (psikomotorik). (Ayatul Munawaroh, 2011). Tujuan 
utama tarbiyah menurut Al-Ghazali adalah penyucian jiwa 
(tazkiyatun nafs), pembentukan akhlak mulia, serta pengembangan 
ilmu pengetahuan yang seimbang antara kepentingan dunia dan 
akhirat. Dengan demikian, pendidikan tidak hanya berfungsi sebagai 
sarana transfer pengetahuan, tetapi lebih jauh sebagai transformasi 
kepribadian dan spiritualitas peserta didik agar mendekatkan diri 
kepada Allah SWT. Dalam implementasinya, Al-Ghazali menekankan 
pendekatan personal dan holistik, di mana pendidik (murabbi) 
berperan tidak hanya sebagai pengajar, tetapi juga sebagai 
pembimbing moral dan teladan akhlak. Melalui keteladanan, 
pembiasaan, dan bimbingan berkelanjutan, proses tarbiyah 
diharapkan mampu melahirkan insan kamil — manusia paripurna 
yang beriman, bertakwa, berilmu, dan berintegritas moral tinggi. 
(Aminudin et al., 2024).  

Dalam  Incyclopedia  of  Education  (Monroe),  pendidikan  
diartikan  sebagai suatu  kegiatan  yang  berkaitan  dengan  sejumlah  
proses  dari  suatu  kelompok  sosial. Sementara  Peters  (1980)  
menyatakan  bahwa  pendidikan  itu  tidak  lebih  dari  suatu aktivitas   
pembaharuan   dalam   kepribadian   yang   lebih   baik.   Petterson   
(1979)  memberikan   definisi,   bahwa   Pendidikan   ialah   usaha   
untuk   mengubah   dan  memindahkan nilai nilai budaya kepada 
setiap individu dalam masyarakat.(Fitriani et al., 2021). Sedangkan 
Pendidikan Islam Dalam pandangan Syed Muhammad Naquib al-
Attas, merupakan proses internalisasi nilai dan pengetahuan ke dalam 
diri manusia yang dilaksanakan melalui metode dan sistem yang 
terstruktur dan bertahap, sehingga mampu menuntun manusia 
menuju pengenalan dan pengakuan terhadap Allah Swt. (M. D. El 
Hakim & Fahyuni, 2020). Abdurrahman al-Nahlawi memandang 
pendidikan Islam sebagai proses pembentukan individu dan 
masyarakat agar tunduk, taat, serta mampu mengimplementasikan 
ajaran Islam secara menyeluruh. Sementara itu, al-Abrasyi 
mendefinisikannya sebagai upaya mempersiapkan manusia agar 



Lina Afriani 
 

 
556 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566  

 

hidup sempurna dan bahagia, berakhlak mulia, berpikir teratur, 
memiliki kepekaan rasa, serta terampil dalam pekerjaan dan 
komunikasi. Zakiah Daradjat menekankan bahwa pendidikan Islam 
bertujuan membentuk kepribadian muslim sesuai dengan ajaran 
Islam, sedangkan Ahmad D. Marimba menegaskan bahwa pendidikan 
Islam merupakan bimbingan jasmani dan rohani berdasarkan hukum 
Islam menuju terbentuknya kepribadian utama. Adapun M. Arifin 
menafsirkan pendidikan Islam sebagai sistem pendidikan yang 
mencakup seluruh aspek kehidupan manusia, baik duniawi maupun 
ukhrawi.(Rinnanik, 2018). 

Sistem pendidikan Islam yang ideal didasarkan pada lima unsur 
operasional utama: Pembacaan Al-Qur'an (Tilawah), Tazkiyah 
(Penyucian jiwa dan budaya), Ta'lim (Pengajaran al-Kitab), Al-
Hikmah (Pengembangan pemikiran filosofis), dan Al-Ilmu 
(Pengembangan ilmu pengetahuan dan teknologi); namun, 
implementasi praktis dari unsur-unsur ini dalam konteks yang 
diuraikan cenderung bersifat minimal, terbatas hanya pada aspek 
ritual (Tilawah dan Tazkiyah) dan literasi dasar (Ta'lim), sementara 
aspek Al-Hikmah dan Al-Ilmu dinilai sangat kurang terealisasi. 
Karakteristik khusus dari sistem ini mencakup tiga dimensi 
fundamental: Sistem Ibadah (kepatuhan total kepada Allah SWT 
sebagai landasan hidup), Pembinaan Rohani (penguatan koneksi 
berkelanjutan antara ruh dan Tuhan), dan Pembinaan Intelektual 
(pengembangan daya akal untuk mencapai kebenaran). (Sajadi, 2021). 
Terdapat beberapa pandangan mengenai pengertian pendidikan, 
seperti yang lazim digunakan dalam praktik pendidikan. Dalam 
hubungan ini dijumpai berbagai rumusan yang berbeda-beda. Ahmad 
D Marimba, misalnya mengatakan bahwa pendidkan adalah 
bimbingan atau mimpinan secara sadar oleh sipendidik terhadap 
perkembangan jasmani dan rohani si terdidik menuju terbentuknya 
kepribadian yang utama. Berdasarkan rumusannya ini, Marimba 
menyebutkan ada lima unsur utama pendidikan, yaitu 1). Usaha 
(kegiatan) yang bersifat bimbingan, pimpinan atau pertolongan yang 
dilakukan secara sadar. 2). Ada pendidik, pembimbing atau penolong. 
3). Ada yang dididik, atau si terdidik. 4). Adanya dasar dan tujuan 
dalam bimbingan tersebut. 5). Dalam usaha itu tentu ada alat-alat yang 
dipergunakan. 



Konsep Tarbiyah  dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem pendidikan Islam modern   

(Analisis Terminologis dan Filosofis ) 

 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 564-566    557 

 

Para  pakar pendidikan Islam merumuskan tujuan Tarbiyah 
secara fundamental dan komprehensif, berorientasi pada penciptaan 
"Insan Kâmil" (manusia sempurna) yang utuh. Secara teologis, tujuan 
puncaknya adalah melahirkan "manusia yang baik dan benar" 
(Konferensi Mekkah, 1977) yang sepenuhnya berbakti kepada Allah 
SWT (ubudiyyah), sesuai dengan fungsi penciptaan QS. Adz-Dzariyat: 
56  

َلِي عْبُدوُْنَِ ْْ َاِلَّ نْس  ِْ ْْ الْ َو  ل قْتَُالْجِنَّ اَخ  م   و 
Artinya: “Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan agar 

mereka beribadah kepada-Ku.” 
Secara aksiologis dan antropologis, tujuan ini diterjemahkan 

menjadi penanaman ketakwaan, akhlak mulia (fadhilah), serta 
penegakan kebenaran (Seminar Cipayung & Al-Abrasyi), yang 
melibatkan pembentukan budi pekerti dan jiwa melalui pembiasaan 
kesopanan dan kejujuran. Ali Ashraf dan Muhammad As Said 
menekankan aspek holistik dan keseimbangan dalam pengembangan 
seluruh dimensi fundamental manusia, meliputi akal, jiwa, dan 
jasmani. Sementara Muzayyin Arifin menyoroti pentingnya integrasi 
ilmu pengetahuan tinggi yang dikendalikan oleh iman dan takwa agar 
ilmu tersebut membawa kemaslahatan sosial. Pada akhirnya, menurut 
Azyumardi Azra dan Ismail Thoib, tujuan Tarbiyah adalah mencapai 
keseimbangan dunia dan akhirat serta memberikan kebebasan 
eksistensial yaitu suatu pendirian hidup yang jelas dan kebebasan dari 
belenggu duniawi yang menjadikannya pribadi yang bertaqwa dan 
berfungsi sebagai rahmatan lil ‘alamin. 

Secara filosofis, pandangan mengenai manusia dalam pendidikan 
Islam berpusat pada perannya sebagai berikut:  

1. Khalifah di muka bumi. Tugas kekhalifahan ini secara intrinsik 
berkaitan dengan fungsi Rububiyyah (pemeliharaan dan 
pendidikan) Allah SWT. Konsekuensinya, manusia tidak 
hanya diposisikan sebagai objek ciptaan, tetapi juga sebagai 
subjek yang dibebani tugas kependidikan (educational task) 
untuk memelihara dan mengembangkan bumi serta dirinya 
sendiri sesuai dengan kehendak Ilahi. Konsep filosofis 
Pendidikan Islam tidak dapat dilepaskan dari karakteristik 
esensial ajaran Islam. Menurut Yusuf Al-Qardhawi, terdapat 



Lina Afriani 
 

 
558 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566  

 

tujuh karakteristik utama Islam yang secara substantif harus 
termuat dalam Pendidikan Islam, yaitu: Rabbaniyah: 
Bersumber dan berorientasi pada ketuhanan. Insaniyah: 
Memfokuskan pada kemanusiaan dan potensi fitrah manusia. 
Syumul (Universal): Bersifat komprehensif, relevan untuk 
semua zaman, tempat, dan manusia. Al-Wasthiyyah: Bersikap 
moderat dan seimbang. Al-Waqi’iyyah: Bersifat realistis dan 
sesuai dengan kenyataan. Al-Wudluh: Jelas dan transparan 
dalam prinsip maupun tujuan. Integrasi Tsabat dan Murunah: 
Keseimbangan antara prinsip yang tetap (tsabat) dan 
fleksibilitas dalam implementasi (murunah).  

2. Manusia   dengan  segala  kelalaiannya  diharapkan  menjadi  
wakil  Allah  Swt  di bumi. Landasan filosofis pendidikan Islam 
ini dijelaskan dalam QS. al-An’am ayat 165 yang artinya;  
“Kemudian  Dialah  yang  menjadikan  kamu  penguasa-
penguasa  di  bumi  dan  Dia meninggikan sebagian kamu yang 
(lain) beberapa derajat, untuk mengujimu tentang apa yang 
diberikan-Nya kepadamu.    Sesungguhnya    Tuhanmu    amat    
cepat    siksaan-Nya,    dan sesungguhnya  Dia  Maha  
Pengampun  lagi  Maha  Penyayang”.  Selain  itu,  
dijelaskanjuga dalam QS. al-Baqarah ayat 30 yang artinya; 
“Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat; 
Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di 
muka bumi”. 

3. Manusia   menjadi   kepercayaan   Allah   Swt,   sekalipun   
resikonya   besar. Landasan filosofis pendidikan Islam ini 
dijelaskan dalam QS. al-Ahzab ayat 72 yang artinya; 
“Sesungguhnya Kami telah mengemukakan amanat kepada 
langit, bumi dan gunung-gunung, maka semuanya enggan 
untuk memikul amanat itu oleh manusia. Sesungguhnya 
manusia itu amat zalim dan amat bodoh”  

4. Keempat, manusia diberi kemampuan untuk mengetahui 
semua nama  dan  konsep.  Landasan  filosofis  pendidikan  
Islam  ini  dijelaskan  dalam  Qs.  al-Baqarah ayat  31  yang  
artinya;  “Dan  Dia  mengajarkan  kepada  Adam  nama-nama  
(benda-benda) seluruhnya,  kemudian  mengemukakannya  
kepada  para  malaikat  lalu  berfirman;  sebutkanlah kepada-



Konsep Tarbiyah  dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem pendidikan Islam modern   

(Analisis Terminologis dan Filosofis ) 

 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 564-566    559 

 

Ku nama-nama benda-benda itu jika kamu memang orang-
orang yang benar”.(Amie Primarni, Sugito, M. Daud Yahya, 
Nurul Fauziah, 2022)  

Filosofi Pendidikan Islam berpusat pada pengembangan tiga pilar 
hubungan (Trilogi Hubungan) yang saling terkait, yaitu: Hablun min 
Allah: Hubungan vertikal antara manusia dengan Allah SWT (Aspek 
Religius). Hablun min al-Naas: Hubungan horizontal antara manusia 
dengan sesama manusia (Aspek Sosial). Hablun min al-'Alam: 
Hubungan antara manusia dengan lingkungan atau alam semesta 
(Aspek Lingkungan). 

Dalam perspektif Pendidikan Islam, Pendidik adalah suri teladan 
yang menginternalisasikan ilmunya, mengemban amanah mulia dari 
Allah SWT untuk membimbing, menuntun, membina, dan 
mengembangkan minat serta bakat peserta didik. Pendidik 
bertanggung jawab membentuk kedewasaan dan akhlak yang 
bertaqwa, yang pada gilirannya memberikan kedudukan dan derajat 
yang tinggi serta dipandang sebagai salah satu bentuk ibadah dalam 
Islam.(Amie Primarni, Sugito, M. Daud Yahya, Nurul Fauziah, 2022) 
Secara umum, Pendidik didefinisikan sebagai individu yang profesi 
utamanya adalah mengajar (KBBI). Akar katanya dalam bahasa 
Sansekerta menyiratkan makna berat, penting, dan terhormat, 
sementara dalam bahasa Inggris mencakup berbagai peran seperti 
teacher, educator, dan tutor. Dalam konteks Pendidikan Islam, 
cakupan Pendidik meluas menjadi semua pihak yang berupaya 
melakukan perbaikan (Islami) terhadap orang lain, mencakup orang 
tua (sebagai pendidik pertama dan utama), tokoh masyarakat, hingga 
masyarakat luas. Secara etimologis dalam Islam, Pendidik memiliki 
lima term spesifik yang menunjukkan fungsi yang berbeda, meskipun 
saling berkaitan: 

1. Ustadz: Merujuk pada profesionalitas, dedikasi terhadap 
mutu, dan komitmen pada perbaikan berkelanjutan 
(continuous improvement). 

2. Mu’allim: Bertanggung jawab atas penguasaan, 
pengembangan, transfer, internalisasi, dan implementasi 
(amaliah) ilmu pengetahuan. 



Lina Afriani 
 

 
560 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566  

 

3. Murabbi: Berperan dalam mendidik dan menyiapkan peserta 
didik untuk berkreasi, serta mampu mengatur dan memelihara 
hasil kreasinya agar tidak menimbulkan kerusakan (pada diri, 
masyarakat, dan alam). 

4. Mursyid: Berfungsi sebagai model, teladan, dan pusat 
identifikasi diri (sentral anautan) atau konsultan bagi peserta 
didik. 

5. Mudarris: Bertugas menyiapkan peserta didik untuk 
bertanggung jawab dalam membangun peradaban berkualitas 
di masa depan. 

6. Tarbiyah dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem 
pendidikan Islam modern 

Dalam  konteks  modern,  pendidikan  Islam  menghadapi  
tantangan  besar seperti  sekularisasi,  krisis  moral,  dan  ketimpangan  
sosial.  Untuk  itu,  tarbiyah harus  dikembangkan  secara  holistik  
dengan  pendekatan-pendekatan  baru  yang tidak  melupakan  nilai-
nilai  dasar  Islam.  Berikut  beberapa  aspek  tarbiyah  yang relevan 
dalam pendidikan modern yaitu : (Salman Alfarisi, 2025) 

1. Tarbiyah Ruhiyyah (Spiritual) 
Tujuan utamanya adalah mendidik dan melatih aspek spiritual 

(ruh) manusia untuk mengembangkan, memperbaiki, dan menjaga 
hubungannya dengan Allah SWT melalui sikap merendahkan diri, 
ketulusan ibadah, serta ketaatan. Pendidikan spiritual ini berfungsi 
sebagai penangkal materialisme dan hedonisme di era modern, 
bertujuan membentuk individu berakhlak mulia dengan integrasi 
kebijaksanaan, semangat beraktivitas, keluasan wawasan, dan 
kekuatan batin. Secara esensial, Tarbiyah Ruhiyyah adalah proses 
terarah yang membimbing aspek rohani menuju tujuan ideal 
pendidikan Islam, diimplementasikan melalui kegiatan seperti salat 
berjamaah dan pengamalan nilai Al-Qur'an. 

2. Tarbiyah Aqliyyah (Intelektual) 
Tarbiyah Aqliyyah (pendidikan rasional) berfokus pada 

pengembangan anugerah akal (intelegensi) yang diberikan Allah 
SWT, bertujuan agar seluruh aktivitas manusia didasari pemikiran 
mendalam. Melalui akalnya, manusia didorong untuk menelaah 
tanda-tanda kekuasaan Allah, mencapai berbagai kebenaran (ilmiah, 
empiris, fisiologis/meta-empiris), dan meningkatkan keimanan. 



Konsep Tarbiyah  dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem pendidikan Islam modern   

(Analisis Terminologis dan Filosofis ) 

 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 564-566    561 

 

Proses pendidikan ini menekankan kemampuan berpikir logis sebagai 
fondasi penalaran, analisis, dan sintesis untuk memecahkan masalah. 
Implementasi modernnya harus melampaui hafalan, berfokus pada 
pengembangan berpikir kritis, kreatif, dan analitis, dengan 
memanfaatkan teknologi digital secara kontekstual. 

3. Tarbiyah Khuluqiyyah (Moral/Akhlak) 
Pendidikan karakter yang bersumber dari akhlak Rasulullah SAW 

menjadi fokus utama untuk mengatasi krisis moral. Tarbiyah 
Khuluqiyyah bertujuan membentuk individu yang memiliki sifat 
amanah, jujur, dan bertanggung jawab. Dalam konteks kontemporer, 
ajaran Sufisme dianggap solusi yang relevan dan efektif, karena 
memperkenalkan kembali aspek esoterik (batiniah) Islam sebagai inti 
ajaran, yang berfungsi menyelamatkan kemanusiaan dari 
kebingungan spiritual modern dan memastikan bahwa nilai-nilai 
keislaman tidak mengering akibat terabaikannya dimensi ruhani. 

4. Tarbiyah Ijtima’iyyah (Sosial) 
Menurut Ibnu Qayyim, Tarbiyah Ijtima’iyyah bertujuan 

membangun hubungan sosial yang kuat berlandaskan kasih sayang 
dan cinta antar individu dalam masyarakat. Pendidikan sosial yang 
ideal menempatkan kepedulian terhadap sesama sebagai prioritas, 
bahkan dalam pelaksanaan ibadah (contohnya anjuran kebersihan 
agar tidak mengganggu orang lain saat salat Jum'at). Tarbiyah 
Ijtima'iyyah yang konstruktif mampu melahirkan individu-individu 
yang sanggup menghadirkan kasih sayang dalam masyarakat, yang 
tercermin tidak hanya dalam interaksi langsung, tetapi juga dalam 
keikhlasan mendoakan kebaikan satu sama lain dari kejauhan. 

Proses pembelajaran merupakan suatu kegiatan yang 
berlangsung secara sistematis, di mana setiap komponen di dalamnya 
memiliki peran penting dalam menentukan keberhasilan pencapaian 
tujuan pendidikan. Dalam konteks pembelajaran Agama Islam di 
lembaga pendidikan, proses ini memiliki peran yang sangat signifikan 
dalam membentuk jiwa dan karakter keagamaan peserta didik. 
Tingkat pengaruh pembelajaran terhadap pembentukan kepribadian 
keagamaan seseorang tentu tidak bersifat mutlak, melainkan sangat 
bergantung pada berbagai faktor pendukung. Faktor-faktor tersebut 
dapat mencakup kompetensi pendidik, metode pembelajaran yang 



Lina Afriani 
 

 
562 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566  

 

digunakan, lingkungan belajar, serta kesiapan dan minat peserta didik 
itu sendiri. Oleh karena itu, upaya untuk mengoptimalkan 
pembelajaran Pendidikan agama Islam harus dilakukan secara 
menyeluruh dan terpadu agar nilai-nilai keislaman tidak hanya 
dipahami secara teoritis, tetapi juga dapat terinternalisasi dalam 
kehidupan sehari-hari. Faktor tersebut meliputi faktor dari dalam 
ataupun luar subyek didik pendidikan. 

Pendidikan modern menuntut adanya pembaharuan dalam 
berbagai aspek, termasuk dalam sistem pendidikan Islam. Paradigma 
baru yang di maksud bertujuan agar dapat menyelaraskan antara 
kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi dengan nilai-nilai spiritual 
dan moral yang diajarkan dalam Islam. (A. R. Hakim et al., 2023). 
Adapun paradigma-paradigma yang diharapkan mampu 
memberikan dan mengembangkan pendidikan tersebut:  

1. Pengembangan Pendidikan Berkelanjutan  
Pendidikan Islam tidak boleh stagnan, melainkan harus terus 

berkembang agar mampu menjawab tentang zaman. Dalam konteks 
ini pengembangan pemikiran melalui pendidikan menjadi keharusan 
untuk merebut kembali peran strategis umat Islam dalam ilmu 
pengetahuan dan teknologi seperti pada masa kejayaan peradaban 
Islam dahulu.  

2. Tidak Mengabaikan Pendidikan Agama  
Meskipun penekanan diberikan pada penguasaan ilmu 

pengetahuan dan teknologi, pendidikan agama tetap menjadi pondasi 
utama. Tujuan adalah supaya tercetaknya Insan kamil, yakni manusia 
yang memiliki kecerdasan secara intelektual dan spiritual.  

3. Konsep Manusia Menurut Islam 
Paradigma baru ini harus berangkat dari pemahaman tentang 

manusia menurut pandangan Islam, yakni sebagai makhluk yang 
memiliki dimensi jasmani, rohani, kecerdasan intelektual dan sosial.  

4. Pandangan Islam Terhadap Ilmu Pengetahuan. 
Islam tidak pernah menolak ilmu pengetahuan dan teknologi. 

Bahkan, menuntut ilmu di dalam agama Islam itu merupakan suatu 
kewajiban. Namun ilmu pengetahuan harus dimanfaatkan untuk 
kemaslahatan ummat dan tidak bertentangan dengan nilai-nilai Islam. 

5. Perumusan Sistem Pendidikan Islam  



Konsep Tarbiyah  dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem pendidikan Islam modern   

(Analisis Terminologis dan Filosofis ) 

 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 564-566    563 

 

Setelah memahami konsep manusia dan posisi ilmu pengetahuan 
dalam Islam, barulah bisa dirumuskan sistem pendidikan Islam yang 
utuh yakni sistem yang integratif antara ilmu agama dan umum, 
antara teori dan praktik, serta aspek kognitif, afektif, dan 
prikomotorik. 

Dalam proses pendidikan (tarbiyah), terdapat tiga ranah penting 
yang harus dikembangkan, ketiga ranah tersebut adalah ranah, 
psikomotorik, afektif dan juga kognitif. Ketiga aspek ini wajib dimiliki 
oleh setiap peserta didik agar visi dan misi lembaga pendidikan bisa 
tercapai dengan maksimal. Pendidikan yang hanya menekankan salah 
satu aspek tanpa mengindahkan yang lainnya akan menghasilkan 
individu yang tidak seimbang secara intelektual, emosional, dan 
keterampilan.(HATTA, 2016) 

Seorang pendidik harus menjalankan tugasnya dengan 
keseriusan dan keikhlasan, karena pendidikan bukan sekadar proses 
transfer ilmu, akan tetapi sebagai pembentukan watak kepribadian 
dan karakter seseorang. Dengan pendekatan holistik dan penuh 
tanggung jawab, diharapkan peserta didik dapat tumbuh menjadi 
pribadi yang tidak hanya cerdas, tetapi juga berakhlak mulia dan 
mampu memberikan manfaat bagi diri sendiri maupun masyarakat 
luas. Maka untuk mencapai hal tersebut maka perlu ada beberapa hal 
yang harus terimplikasikan dalam pendidikan Islam, diantaranya 
yaitu(Salman Alfarisi, 2025): 

1. Pendidikan Jadi Lebih Fokus ke Karakter  
Dalam memberikan sebuah penilaian maka tidak cukup hanya 

dengan melalui nilai ulangan, akan tetapi perlu adanya penilaian sikap 
dan karakter yang baik. Itulah pendidikan berbasis tarbiyah, yang 
penting bukan cuma pintar, tapi juga punya adab, jujur, sopan, dan 
bertanggung jawab. 

2. Pendidikan Menyeluruh  
Tarbiyah mengajarkan bahwasanya pendidikan itu tidak hanya 

alat untuk mengasah otak akan tetapi juga hati dan tubuh. Jadi dalam 
sekolah Islam bukan hanya terfokus kepada pembelajaran Al-Qur’an 
atau ilmu agama lainnya akan tetapi olahraga, diskusi ilmu 
pengetahuan sampai ilmu sosial harus dipelajari. 

3. Guru Sebagai Pembimbing Bukan Hanya Sekedar Pengajar  



Lina Afriani 
 

 
564 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566  

 

Dalam sistem tarbiyah, guru itu lebih dari sekedar pengajar. 
Seorang guru adalah murabbi alias pembimbing hidup. Dia tidak 
Cuma mengajarkan rumus-rumus, akan tetapi juga sebagai teladan 
dalam sikap dan nilai-nilai Islam. Bahkan nasihat kecil dari seorang 
guru bisa jadi bekal hidup muridnya. 

4. Mendidik Manusia Seutuhnya  
Tarbiyah mempunyai tujuan mulia sebagai pembentuk insan 

kamil manusia yang paripurna. Artinya pendidikan tidak terhenti di 
bangku sekolah, tetapi membentuk seseorang yang siap jadi 
pemimpin, jadi orang tua atau siapapun yang bisa member manfaat 
buat orang sekitarnya. 
 
KESIMPULAN  

Konsep tarbiyah dalam pendidikan Islam modern merupakan 
proses pendidikan yang tidak hanya berfokus pada transfer 
pengetahuan, tetapi lebih dari itu, tarbiyah menekankan pembinaan 
manusia secara menyeluruh (holistik), meliputi aspek ruhani (tarbiyah 
ruhiyyah), intelektual (tarbiyah ‘aqliyyah), moral (tarbiyah 
khuluqiyyah), dan sosial (tarbiyah ijtima’iyyah). Dengan pendekatan 
ini, tarbiyah bertujuan mencetak manusia paripurna (insan kamil) 
yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki 
integritas moral, kekuatan spiritual, dan kepedulian sosial yang tinggi.  

Dalam menghadapi tantangan zaman modern seperti krisis 
moral, sekularisme, dan hedonisme, pendidikan Islam perlu 
bertransformasi melalui integrasi nilai-nilai Islam dengan metode dan 
pendekatan pendidikan kontemporer. Tarbiyah menjadi jembatan 
penting dalam upaya ini, karena mampu menyelaraskan 
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi dengan nilai-nilai 
ketauhidan. Peran guru sebagai murabbi (pembimbing) sangat vital 
dalam menginternalisasikan nilai-nilai tersebut kepada peserta didik 
melalui keteladanan dan pembinaan karakter. Oleh karena itu, sistem 
pendidikan Islam modern harus didesain secara integratif agar 
menghasilkan generasi berilmu, berakhlak mulia, dan siap 
menghadapi tantangan global secara bijak dan beradab.  
 
  



Konsep Tarbiyah  dan relevansinya dengan nilai-nilai sistem pendidikan Islam modern   

(Analisis Terminologis dan Filosofis ) 

 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 564-566    565 

 

Referensi  

Abdul Rosyad, W. (2022). TERMINOLOGI TA’DIM DALAM 
PERSPEKTIF SYED MOHAMMAD NAQUB AL-ATTAS. 05(01), 
10–18. 

Mukhtari, A. (2025). Nilai-Nilai Pendidikan Multikultural dalam 
Filsafat Ibn Khaldun dan Implementasinya di Sekolah Menengah. 
AN-NUR: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1(2), 512-524. 

Amie Primarni, Sugito, M. Daud Yahya, Nurul Fauziah, S. A. (2022). 
TRANSFORMASI FILOSOFI PENDIDIKAN ISLAM PADA 
PONDOK PESANTREN DI ERA SOCIETY 5.0. Edukasi Islami: 
Jurnal Pendidikan Islam, 11, 1177–1192. 
https://doi.org/10.30868/ei.v11i01.2812 

Aminudin, M. D., Aryda, A., Andestarini, A., Mualimah, I., & Habibah, 
H. (2024). Konsep Tarbiyah menurut Imam Al-Ghazali dan 
Relevansinya terhadap Pendidikan Agama Islam Kontemporer. 
ATH-THALIB: Jurnal Mahasiswa STIT Tanggamus, 2(1), 55–59. 

Ayatul Munawaroh. (2011). KONSEP TARBIYAH ISLAMIYAH 
DALAM AL-QUR’AN SURAT AL-ALAQ AYAT 1-5 (Studi (pp. 1–
100). https://digilib.uin-suka.ac.id/ 

El Hakim, M. D., & Fahyuni, E. F. (2020). Pendidikan Islam dalam 

Perspektif Syed Naquib Al-Attas dan Relevansinya bagi 
Pengembangan Pendidikan Islam di Indonesia. Islamika, 2(1), 46–
62. https://doi.org/10.36088/islamika.v2i1.494 

Fitriani, D., EQ, N. A., & Suhartini, A. (2021). Teologi Pendidikan: 
Konsep Pendidikan dalam Prespektif Islam. Manazhim, 3(2), 201–
213. https://doi.org/10.36088/manazhim.v3i2.1293 

Hakim, A. R., Fauzia, E., & Rani, P. (2023). Analisis Kritis Tantangan 
Pendidik dalam Islam di Era Disruption 4.0. Al Qalam: Jurnal 
Ilmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan, 17(5), 3672. 

https://doi.org/10.30868/ei.v11i01.2812
https://digilib.uin-suka.ac.id/
https://doi.org/10.36088/islamika.v2i1.494
https://doi.org/10.36088/manazhim.v3i2.1293


Lina Afriani 
 

 
566 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 546-566  

 

https://doi.org/10.35931/aq.v17i5.2696 

Harahap, S. W., Ritonga, A. A., Darlis, A., Harahap, H., & Artikel, R. 

(2023). Analisis Konsep Tarbiyah, Ta’lim dan Ta’dib dalam 
Perspektif Tafsir Al-Qur’an. Instructional Development Journal 
(IDJ), 5(3), 201–208. https://ejournal.uin-
suska.ac.id/index.php/IDJ/article/view/19951 

HATTA, F. (2016). Pengembangan aspek kognitif, afektif, dan 
psikomotorik dalam proses belajar mengajar pendidikan agama 
islam di sekolah menengah atas negeri (sman) 1 kesu’ kabupaten 
toraja utara. Pengembangan Aspek Kognitif, Afektif, Dan Psikomotorik 
Dalam Proses Belajar Mengajar Pendidikan Agama Islam Di Sekolah 
Menengah Atas Negeri (Sman) 1 Kesu’ Kabupaten Toraja Utara, April, 
85. 

Nur’A, Sugiati, M.Arya D, Wahyudi, S. R. A.-T. S. K. P. D. I. (2020). 

Tarbiyah Sebagai Konsep Pendidikan Dalam Islam. 6(1), 88–104. 

Rinnanik, R. (2018). Tinjauan Filosofis Pendidikan Islam. Tarbawiyah : 
Jurnal Ilmiah Pendidikan, 1(01), 250–271. 
https://doi.org/10.32332/tarbawiyah.v1i01.1021 

Sajadi, D. (2021). Sistem Pendidikan Islam. Tahdzib Al-Akhlaq: Jurnal 

Pendidikan Islam, 4(1), 47–66. 
https://doi.org/10.34005/tahdzib.v4i1.1421 

Salman Alfarisi, H. (2025). KONSEP TARBIYAH DALAM PERSPEKTIF 

PENDIDIKAN ISLAM MODERN. 8(1), 11–21. 

Sekar Harum Pratiwi, Z. M. Z. L. C. S. T. N. (2024). Filsafat Pendidikan 
Islam: Telaah Mengenai Makna Pendidikan. JIIP (Jurnal Ilmiah 
Ilmu Pendidikan), 7(2), 2116–2124. 

Yuliyani, Muhammad Al fians yah , Dinda Valiza, R. zky N. rfadi l lah. 
(2020). Keterkaitan Istilah Pendidikan Islam : Tarbiyah , Ta ’ Lim 
Dan Ta ’ Dib dalam Al-Qur ’ an. Al-Karima: Jurnal Studi Ilmu Al-
Qur’an Dan Tafsir, 1(2), 65–78. 

https://doi.org/10.35931/aq.v17i5.2696
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/IDJ/article/view/19951
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/IDJ/article/view/19951
https://doi.org/10.32332/tarbawiyah.v1i01.1021
https://doi.org/10.34005/tahdzib.v4i1.1421

