
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 567-584 
P-ISSN: 3110-5599, E-ISSN: 3110-1496 

DOI:  
 

Author correspondence email: annurejournaleducation@gmail.com 
Available online at: https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index 
Copyright (c) 2025 by Farhan Maulana Arli 
 

 
 

 

Pendidikan Agama Islam sebagai Upaya Pencegahan 
Radikalisme di Sekolah 

 
Farhan Maulana Arli 

Pascasarjana UIN Ar-Raniry, Banda Aceh, Indonesia 
email: farhanarli71@gmail.com 

 
 

 Article history: Received: November 19 2025;  Revised: Desember 13 2025;  
Accepted: Desember 20 2025; Published: Desember 31 2025 

 
Abstract 

Religious radicalism among students is becoming an increasingly 
worrying phenomenon in the context of national education. Schools, as 
formal educational institutions, have the potential to become spaces for 
the formation of moderate or extreme religious values, depending on the 
educational patterns implemented. This study aims to analyze the role 
and function of Islamic Religious Education (PAI) as an instrument for 
preventing radicalism in schools. The method used was a literature 
review by reviewing relevant books, journal articles, and research 
reports. The results show that Islamic Religious Education plays a 
crucial role in internalizing the values of religious moderation, such as 
tawasuth (moderation), tasamuh (tolerance), and tawazun (balance). 
PAI, developed through a humanistic, dialogical, and contextual 
approach, has been proven to strengthen a peaceful understanding of 
Islam and prevent the development of intolerant and radical attitudes 
among students. Therefore, strengthening the competence of Islamic 
Religious Education teachers, updating the curriculum based on 
religious moderation, and synergy between schools and the community 
are key to preventing radicalism through education. 
 

Keywords: 
Islamic Religious Education, Radicalism, Religious Moderation, 

Schools, Character 
 
 

mailto:annurejournaleducation@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index


Farhan Maulana Arli 
 

 
568 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 567-584  

 

Abstrak: 
Radikalisme keagamaan di kalangan pelajar menjadi fenomena 
yang kian mengkhawatirkan dalam konteks pendidikan 

nasional. Sekolah sebagai lembaga pendidikan formal 
berpotensi menjadi ruang pembentukan nilai keagamaan yang 
moderat maupun ekstrem, tergantung pada pola pendidikan 
yang diterapkan. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 
peran dan fungsi Pendidikan Agama Islam (PAI) sebagai 
instrumen pencegahan radikalisme di sekolah. Metode yang 
digunakan adalah kajian pustaka (library research) dengan 
menelaah buku, artikel jurnal, dan laporan penelitian yang 

relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Pendidikan 
Agama Islam berperan penting dalam menginternalisasi nilai-
nilai moderasi beragama seperti tawasuth (moderat), tasamuh 
(toleran), dan tawazun (seimbang). PAI yang dikembangkan 
melalui pendekatan humanistik, dialogis, dan kontekstual 
terbukti mampu memperkuat pemahaman keislaman yang 
damai serta mencegah berkembangnya sikap intoleran dan 

radikal di kalangan siswa. Oleh karena itu, penguatan 
kompetensi guru PAI, pembaruan kurikulum berbasis moderasi 
beragama, dan sinergi antara sekolah dan masyarakat menjadi 
kunci utama dalam pencegahan radikalisme melalui 
pendidikan. 
 

Kata Kunci: 
Pendidikan Agama Islam; Radikalisme; Moderasi Beragama; 

Sekolah; Karakter 
 
Pendahuluan 

Radikalisme di lingkungan pendidikan menjadi isu strategis 
yang mendapat perhatian luas, terutama sejak munculnya berbagai 
kasus intoleransi dan kekerasan berbasis agama di Indonesia. Sekolah, 
yang seharusnya menjadi tempat pembentukan karakter dan 
moralitas, justru dapat menjadi ruang subur bagi penyebaran paham 
radikal jika tidak dikelola dengan pendekatan pendidikan yang tepat. 

Dalam konteks inilah, Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki 
peran sentral sebagai wadah pembentukan pemahaman keagamaan 
yang damai, moderat, dan kontekstual. PAI tidak hanya mentransfer 
pengetahuan agama, tetapi juga bertujuan membentuk insan kamil 



Pendidikan Agama Islam sebagai Upaya Pencegahan Radikalisme di Sekolah 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 567-584     569 

 

manusia yang beriman, berakhlak mulia, dan bermanfaat bagi sesama. 
PAI merupakan proses internalisasi nilai-nilai islam yang mencakup 
dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik. 

Beberapa penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa pelajar 
yang memiliki pemahaman agama yang sempit cenderung lebih 
mudah menerima ideologi kekerasan. Hal ini diperparah oleh 
lemahnya literasi keagamaan, minimnya dialog lintas iman, serta 
penggunaan media sosial yang tidak kritis. Oleh karena itu, penguatan 
Pendidikan Agama Islam yang berorientasi pada moderasi beragama 
menjadi langkah strategis untuk mencegah radikalisme sejak dini. 

Artikel ini bertujuan untuk menguraikan konsep, peran, dan 
strategi Pendidikan Agama Islam dalam pencegahan radikalisme di 
sekolah berdasarkan kajian pustaka terhadap berbagai literatur ilmiah. 
 
Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif 
melalui metode kajian pustaka (library research). Data diperoleh dari 
sumber-sumber sekunder berupa buku, artikel jurnal ilmiah, hasil 
penelitian, dan kebijakan pemerintah terkait pendidikan dan moderasi 
beragama. Proses analisis dilakukan melalui tiga tahap: (1) 
pengumpulan literatur relevan, (2) reduksi dan klasifikasi tema, serta 
(3) interpretasi data secara deskriptif analitis. 
 
Hasil 
 Berdasarkan kajian literatur, ditemukan bahwa radikalisme di 
sekolah merupakan ancaman serius yang muncul melalui pemahaman 
keagamaan yang tekstual, sikap eksklusif dan intoleran, serta 
kecenderungan mendukung kekerasan. Pelajar menjadi kelompok 
paling rentan karena minimnya pemahaman agama yang mendalam 
dan lemahnya kemampuan berpikir kritis, sehingga mudah 
terpengaruh oleh ideologi ekstrem yang menyasar mereka melalui 
konten ajar, kegiatan ekstrakurikuler, pihak ketiga di sekolah, dan 
terutama media sosial. Kondisi ini menunjukkan bahwa radikalisme 
tidak hanya menyasar ruang publik, tetapi juga telah merambah ke 
lingkungan pendidikan yang seharusnya menjadi benteng karakter 
dan ideologi kebangsaan. 



Farhan Maulana Arli 
 

 
570 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 567-584  

 

 Kajian literatur juga menunjukkan bahwa Pendidikan Agama 
Islam (PAI) memiliki peran strategis dalam pencegahan radikalisme di 
sekolah. PAI berfungsi sebagai sarana internalisasi nilai-nilai Moderasi 
Beragama seperti tawassuth, tasamuh, dan hubbul wathan, yang dapat 
memperkuat ketahanan ideologis siswa. Upaya ini semakin efektif 
apabila didukung oleh reformasi kurikulum, integrasi nilai moderasi 
dalam seluruh materi, reinterpretasi doktrin sensitif seperti jihad, serta 
penggunaan strategi pembelajaran yang kritis, dialogis, dan 
kontekstual. Model pembelajaran yang memberi ruang pada diskusi, 
analisis sumber, dan aplikasi nilai keagamaan dalam kehidupan nyata 
terbukti mampu mencegah penafsiran ekstrem dan membentuk cara 
pandang agama yang lebih inklusif. 
 Selain itu, hasil kajian menegaskan pentingnya sinergi antara 
sekolah, keluarga, dan masyarakat dalam upaya pencegahan 
radikalisme. Nilai toleransi yang diajarkan guru di sekolah sering kali 
tidak efektif ketika lingkungan rumah dan masyarakat justru 
memperkuat narasi konservatif atau intoleran. Karena itu, keluarga 
harus berperan aktif sebagai filter utama terhadap paparan digital, 
sementara masyarakat dan tokoh agama perlu mendukung 
pembentukan budaya keberagamaan yang moderat. Sinergi ini 
menjadi pertahanan berlapis yang memastikan bahwa PAI tidak 
hanya melahirkan siswa yang saleh secara ritual, tetapi juga siswa 
yang toleran, kritis, dan memiliki komitmen kebangsaan yang kokoh. 
 
Pembahasan 
Hakikat Radikalisme dan Tantangannya di Sekolah 
 Radikalisme merupakan isu global yang terus meningkat dan 
menuntut perhatian serius, khususnya melalui peran pendidikan 
agama (Nafsiyah & Wardan, 2024). Secara etimologis, kata “radikal” 
berakar dari bahasa Latin radix yang berarti “akar” atau “dasar”. 
Dalam konteks sosial-politik dan keagamaan, radikalisme seringkali 
didefinisikan sebagai pandangan atau paham yang menginginkan 
perubahan total dan mendasar terhadap sistem sosial, politik, atau 
keagamaan yang sudah mapan (Rokhmad, 2012). 

1. Radikalisme Agama sebagai Isu Krusial 
Dalam konteks agama, radikalisme tidak hanya sekadar 

keinginan kembali ke ajaran fundamental, tetapi seringkali diiringi 



Pendidikan Agama Islam sebagai Upaya Pencegahan Radikalisme di Sekolah 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 567-584     571 

 

oleh sikap ekstrem dan tidak toleran. Menurut kajian, radikalisme 
agama di Indonesia menjadi masalah pelik sejak reformasi, di 
mana terbukanya kran demokratisasi justru menjadi lahan subur 
bagi tumbuhnya kelompok Islam radikal (Rokhmad, 2012). 

Karakteristik utama radikalisme agama yang menjadi 
ancaman di lembaga pendidikan meliputi: 

a. Pemahaman Tekstual yang Kaku 
 Adanya pandangan agama yang cenderung sempit, 
literal (tekstual), dan menolak interpretasi yang kontekstual 
dan adaptif terhadap realitas sosial (Sanaky & Safitri, 2016). 
b. Sikap Eksklusif dan Intoleran 
 Ditandai oleh sikap eksklusif, yang menganggap hanya 
kelompoknya yang paling benar dan menolak pandangan serta 
praktik keagamaan kelompok lain (Anggraeni et al., 2024). 
Sikap ini berlawanan dengan nilai tasamuh (toleransi) yang 
diarusutamakan dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) 
berbasis moderasi (Wardati et al., 2023). 
c. Dukungan terhadap Kekerasan 
 Radikalisme berpotensi berujung pada terorisme, di 
mana kelompok ini memiliki pandangan bahwa kekerasan 
adalah jalan untuk mencapai tujuan agama, seringkali melalui 
pemahaman yang salah tentang jihad (Sanaky & Safitri, 2016). 

Proses di mana individu berubah menjadi reaktif karena 
merasakan ketidakadilan di sekitarnya disebut radikalisasi 
(Rokhmad, 2012). Pada intinya, radikalisme berupaya mengganti 
sistem negara dengan sistem agama versi mereka, menolak prinsip 
pluralisme dan kedaulatan negara (Sanaky & Safitri, 2016). 
2. Tantangan Radikalisme di Lingkungan Sekolah 

Isu radikalisasi telah menembus lembaga pendidikan 
karena anak muda, khususnya pelajar dan remaja, merupakan 
kelompok yang rentan terhadap pengaruh radikal (Nafsiyah & 
Wardan, 2024). Sekolah yang seharusnya menjadi benteng 
pertahanan ideologi Pancasila, ternyata diduga tidak kebal 
terhadap pengaruh ideologi radikal (Rokhmad, 2012). Tantangan 
ini muncul dari berbagai celah: 

a. Kerentanan Ideologis Siswa 



Farhan Maulana Arli 
 

 
572 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 567-584  

 

 Fase remaja merupakan periode pencarian identitas, 
yang menjadikan mereka target empuk bagi ideologi ekstrem 
(Hasbi et al., 2024). Beberapa guru bahkan mengakui bahwa 
konsep Islam radikal mungkin menyebar di kalangan siswa 
karena kurangnya pengetahuan keagamaan (Rokhmad, 2012). 
Ketika siswa memiliki pemahaman Islam yang dangkal, 
mereka menjadi kurang mampu memahami makna yang lebih 
dalam dari ajaran agama, sehingga mudah terpengaruh oleh 
narasi yang menawarkan kepastian doktrin yang kaku 
(Nafsiyah & Wardan, 2024). 
b. Infiltrasi Melalui Organisasi Siswa dan Pihak Ketiga 
 Tantangan terbesar yang dihadapi sekolah adalah celah 
masuknya paham radikal melalui kegiatan ekstra-kurikuler 
atau organisasi keagamaan di sekolah: 

1) Pelepasan Kontrol 
 Unit-unit kajian Islam di sekolah seringkali 
diserahkan kepada pihak ketiga di luar sekolah, dan hal 
ini tidak ada jaminan adanya kekebalan dari 
radikalisme (Rokhmad, 2012). 
2) Target Organisasi Eksternal 
 Pelajar, khususnya siswa/siswi SMA/SMK, 
terbukti digarap serius oleh ormas-ormas Islam 
bercirikan radikal (Rokhmad, 2012). Kelompok-
kelompok ini memanfaatkan kegiatan di luar jam 
pelajaran PAI resmi untuk menyebarkan ideologi 
mereka. 

c. Materi Ajar yang Tidak Terawasi dan Pengaruh Luar 
 Walaupun jarang, ditemukan adanya masalah pada 
konten ajar itu sendiri, di mana di dalam buku rujukan dan 
kertas kerja terdapat beberapa pernyataan yang dapat 
mendorong siswa untuk membenci agama atau bangsa lain 
(Rokhmad, 2012). Pengawasan terhadap konten PAI, buku 
teks, dan bahan ajar lainnya harus ditingkatkan untuk 
menghilangkan narasi-narasi intoleran. 
 Selain itu, pengaruh dari lingkungan luar juga sangat 
kuat. Terdapat kendala dari lingkungan sosial yang 
konservatif di luar sekolah dan peran media sosial yang 



Pendidikan Agama Islam sebagai Upaya Pencegahan Radikalisme di Sekolah 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 567-584     573 

 

menjadi sarana utama penyebaran ideologi radikal kepada 
remaja (Nafsiyah & Wardan, 2024). 

  



Farhan Maulana Arli 
 

 
574 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 567-584  

 

d. Keterbatasan Guru PAI 
 Tantangan fundamental lainnya adalah kompetensi 
guru agama sendiri. Keberhasilan pencegahan radikalisme 
melalui PAI sangat bergantung pada guru-guru agama yang 
toleran dan pluralis (Sanaky & Safitri, 2016). Sayangnya, masih 
ditemukan adanya guru PAI yang cenderung menggunakan 
pendekatan tekstual yang kaku alih-alih pendekatan dialogis 
dan kontekstual (Agustina et al., 2025). Selain itu, kurangnya 
pelatihan bagi guru mengenai isu radikalisme juga menjadi 
hambatan serius (Agustina et al., 2025). 

 Hakikat radikalisme adalah ancaman ideologis yang menyasar 
titik kerentanan psikologis dan intelektual siswa. Oleh karena itu, 
tantangan yang ada di sekolah harus dijawab melalui PAI. PAI harus 
ditransformasikan menjadi instrumen strategis untuk membentuk 
karakter siswa yang toleran dan inklusif (Nadhif et al., 2025) dengan 
menanamkan moderasi beragama yang mengajarkan prinsip tawassuth 
(jalan tengah), tasamuh (toleransi), dan hubbul wathan (cinta tanah air). 
PAI harus menjadi benteng ideologis yang memberikan ketahanan 
ideologis pada siswa (Hasbi et al., 2024) melalui pembelajaran yang 
dialogis, kontekstual, dan humanistik. 
Peran Pendidikan Agama Islam dalam Pencegahan Radikalisme 
 Pencegahan radikalisme dalam PAI tidak dapat dilakukan 
tanpa mengarusutamakan narasi tandingan yang jelas, yaitu moderasi 
beragama. Pengarusutamaan ini bahkan merupakan kebijakan 
penting dari Kementerian Agama RI yang bertujuan membentuk sikap 
dan perilaku moderat yang didukung oleh pemahaman keagamaan 
moderat (Gusmita Dewi, 2023). 

1. Penanaman Nilai-Nilai Moderasi 
PAI menjadi saluran utama untuk menanamkan pilar-pilar 

Moderasi Beragama: 
a. Tawassuth (Jalan Tengah) 

PAI harus mengajarkan prinsip mengambil jalan 
tengah dalam beragama, menyeimbangkan dimensi tekstual 
dan kontekstual ajaran islam. Prinsip ini adalah penangkal 
langsung terhadap pendekatan tekstual yang kaku yang sering 
menjadi pangkal radikalisme (Wardati et al., 2023). 
b. Tasamuh (Toleransi) 



Pendidikan Agama Islam sebagai Upaya Pencegahan Radikalisme di Sekolah 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 567-584     575 

 

PAI berperan mutlak dalam menumbuhkan sikap 
Tasamuh, yakni menghormati perbedaan. Dalam masyarakat 
pluralistik, pendidikan harus mengajarkan bahwa pluralitas 
agama dan keyakinan tidak lagi dipahami sebagai potensi 
kerusuhan, tetapi menjadi potensi untuk diundang 
bekerjasama demi kemanusiaan (Sanaky & Safitri, 2016). 

2. Reformasi Kurikulum 
Untuk memastikan nilai-nilai moderasi terinternalisasi, 

PAI harus didukung oleh reformasi kurikulum yang berani: 
a.  Integrasi Holistik 

Nilai-nilai moderasi harus tersirat dalam semua materi 
ajar PAI dan Budi Pekerti (Salamudin & Nuralamin, 2024). 
Kurikulum PAI dalam Kurikulum Merdeka, misalnya, 
menekankan peningkatan proyek penguatan profil pelajar 
pancasila dan moderasi beragama (Salamudin & Nuralamin, 
2024). 
b. Reinterpretasi Doktrin 

Kurikulum PAI harus melakukan peninjauan ulang 
terhadap doktrin-doktrin yang rawan disalahpahami. 
Misalnya, doktrin jihad tidak lagi dipahami sebagai dukungan 
islam terhadap kekerasan" (Sanaky & Safitri, 2016). PAI wajib 
memberikan gambaran moral agama secara kontekstual, sesuai 
dengan situasi sosial (Sanaky & Safitri, 2016). 

Strategi dan Model Pembelajaran PAI yang Efektif 
 Keefektifan Pendidikan Agama Islam (PAI) sebagai benteng 
ideologi pencegahan radikalisme bergantung pada transisi dari model 
pembelajaran yang dogmatis dan satu arah menuju model yang 
proaktif, kritis, dan kontekstual (Agustina et al., 2025). Strategi ini 
berfokus pada inovasi pedagogis untuk membentuk ketahanan 
ideologis siswa. 

1. Strategi Pengembangan Kapasitas Kritis Siswa 
Radikalisme seringkali menyebar melalui penafsiran 

agama yang dangkal dan absolut. Oleh karena itu, strategi 
pembelajaran PAI harus diarahkan untuk meningkatkan kapasitas 
nalar siswa. 

a. Model Pengembangan Keterampilan Berpikir Kritis 
(Critical Thinking) 



Farhan Maulana Arli 
 

 
576 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 567-584  

 

 Model pembelajaran PAI harus bertujuan utama 
mengembangkan keterampilan berpikir kritis (critical thinking 
skills) pada siswa (Hasbi et al., 2024). Keterampilan ini adalah 
pertahanan ideologis yang paling mendasar, yang 
memungkinkan siswa untuk: 

1) Menyaring Propaganda 
 Siswa yang memiliki daya kritis kuat akan 
mampu menyaring dan menolak propaganda radikal 
yang sering masuk melalui media sosial atau ajakan 
informal ( Hasbi et al., 2024). Tanpa kemampuan ini, 
siswa rentan terhadap penafsiran ekstremis. 
2) Menganalisis Sumber 
 Pembelajaran harus mengajarkan siswa untuk 
menganalisis secara mendalam ajaran dan doktrin, 
membedakan antara ajaran islam yang autentik dengan 
penafsiran kelompok radikal yang dimanipulasi (Hasbi 
et al., 2024). 

b. Penggunaan Pendekatan Dialogis dan Partisipatif 
 Untuk membangun nalar kritis, model pembelajaran 
harus menghindari indoktrinasi kaku. PAI harus 
menggunakan pendekatan dialogis yang memfasilitasi diskusi 
terbuka mengenai isu-isu keagamaan sensitif. Model ini secara 
langsung menantang pendekatan tekstual yang kaku yang 
seringkali menjadi hambatan dalam implementasi PAI yang 
moderat (Agustina et al., 2025). 

2. Model Pembelajaran Inklusif dan Kontekstual 
Model pembelajaran yang efektif harus mencerminkan 

islam sebagai ajaran yang relevan, damai, dan menghargai 
keragaman (rahmatan lil alamin). 

a. Pendekatan Kontekstual dan Humanistik 
 Pencegahan radikalisme dalam PAI sangat efektif jika 
menggunakan pendekatan dialogis, kontekstual, dan 
humanistik (Agustina et al., 2025). 

1) Kontekstual 
 Pembelajaran agama harus dihubungkan 
dengan situasi sehari-hari yang dihadapi siswa 
(Nafsiyah & Wardan, 2024). Dengan demikian, Islam 



Pendidikan Agama Islam sebagai Upaya Pencegahan Radikalisme di Sekolah 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 567-584     577 

 

dipahami sebagai agama yang hidup (living islam), 
bukan sekadar doktrin normatif yang terpisah dari 
realitas, sehingga mudah disalahgunakan oleh 
kelompok ekstrem (Nafsiyah & Wardan, 2024). 
2) Humanistik 
 Model ini menekankan bahwa PAI harus 
memberikan gambaran dan cita-cita moral agama 
secara kontekstual yang relevan dengan kemajemukan 
(Sanaky & Safitri, 2016). Hal ini secara langsung 
menanamkan nilai Tasamuh (toleransi). 

b. Model Pengajaran Berbasis Isu Keragaman (Diversity 
Issues) 

 Strategi pembelajaran harus berani memasukkan isu-
isu keragaman dan problematika sosial secara terbuka. 
Pembelajaran PAI harus bersifat inklusif dan sensitif terhadap 
beragam keyakinan (Wardati et al., 2023). 

1) Mengatasi Hambatan Eksternal 
 Model ini membantu guru PAI untuk mengatasi 
kendala yang datang dari lingkungan sosial yang 
konservatif di luar sekolah (Nafsiyah & Wardan, 2024). 
Guru perlu memberikan pemahaman terkait 
kehidupan siswa di luar lingkungan sekolah agar siswa 
teredukasi dalam menyikapi perbedaan di masyarakat 
(Wardati et al., 2023). 
2) Reinterpretasi Doktrin Kunci 
 Diperlukan strategi model pembelajaran yang 
mampu mereorientasi doktrin-doktrin sensitif, seperti 
jihad. Pembelajaran harus memastikan bahwa jihad 
dipahami sebagai perjuangan moral, bukan dukungan 
islam terhadap kekerasan (Sanaky & Safitri, 2016). 

3. Strategi Penguatan Ekstra-Kurikuler dan Keteladanan 
Model pembelajaran PAI tidak terbatas pada ruang kelas, 

tetapi harus terinternalisasi melalui praktik dan keteladanan. 
a. Model Pembelajaran Berbasis Proyek Penguatan Karakter 
 Nilai-nilai moderasi harus diperkuat melalui kegiatan 
di luar kelas yang bersifat praktis dan kolaboratif. Dalam 
konteks kurikulum saat ini, hal ini didukung oleh: 



Farhan Maulana Arli 
 

 
578 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 567-584  

 

1) Peningkatan Proyek P5 
 PAI dalam Kurikulum Merdeka menekankan 
peningkatan proyek penguatan profil pelajar pancasila 
dan moderasi beragama (Salamudin & Nuralamin, 
2024). Ini berarti pembelajaran diarahkan pada proyek 
yang melibatkan kerjasama lintas kelompok, 
menanamkan nilai persatuan dan toleransi. 
2) Aktivitas Keagamaan Moderat 
 Sekolah harus mendukung kegiatan keagamaan 
yang memperkuat solidaritas sosial dan menghormati 
keragaman (Agustina et al., 2025), seperti bakti sosial 
bersama atau kunjungan ke tempat ibadah agama lain 
(jika relevan dengan konteks sekolah). 

b. Model Keteladanan Guru (Uswatun Hasanah) 
 Model pembelajaran yang paling efektif tidak tertulis 
dalam silabus, yaitu keteladanan guru PAI. Guru PAI harus 
menjadi uswatun hasanah yang mencerminkan sikap moderat 
dan toleran (Gusmita Dewi, 2023). Guru perlu aktif 
mengintegrasikan nilai-nilai toleransi, anti kekerasan, dan 
semangat kebangsaan melalui tindakan nyata mereka, karena 
keteladanan adalah metode pendidikan yang memiliki 
dampak persuasif yang besar (Agustina et al., 2025). 
 Singkatnya, strategi pembelajaran PAI yang efektif 
adalah yang mampu mentransformasi pemahaman agama 
menjadi perisai ideologis dengan fokus pada pengembangan 
nalar kritis, penggunaan metode dialogis-kontekstual, dan 
didukung oleh praktik nyata toleransi di luar kelas. 

Sinergi Sekolah dan Masyarakat dalam Pencegahan Radikalisme 
 Pencegahan radikalisme di kalangan pelajar merupakan upaya 
multi sektoral yang menuntut lebih dari sekadar perbaikan kurikulum 
Pendidikan Agama Islam (PAI) di dalam kelas (Agustina et al., 2025). 
Ancaman radikalisme tidak terbatas pada ruang lingkup sekolah, 
melainkan juga berasal dari luar, baik dari lingkungan sosial, keluarga, 
maupun dunia maya (Nafsiyah & Wardan, 2024). Oleh karena itu, 
sinergi kelembagaan antara sekolah, keluarga, dan masyarakat (yang 
sering disebut sebagai triple helix pendidikan) menjadi prasyarat 
mutlak untuk menciptakan ekosistem pendidikan yang konsisten 



Pendidikan Agama Islam sebagai Upaya Pencegahan Radikalisme di Sekolah 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 567-584     579 

 

menjunjung tinggi nilai-nilai Moderasi Beragama (Rachmawati, S., & 
Fauzan, 2024) 

1. Urgensi Kolaborasi Menghadapi Ancaman Eksternal 
Kolaborasi antara sekolah dan lingkungan eksternal 

menjadi penting karena beberapa alasan fundamental terkait 
mekanisme infiltrasi radikalisme: 

a. Menutup Celah Infiltrasi Informal 
 Salah satu tantangan terbesar bagi sekolah adalah 
adanya unit-unit kajian islam atau kegiatan ekstrakurikuler 
keagamaan yang diserahkan kepada pihak ketiga di luar 
pengawasan ketat sekolah. Abu Rokhmad secara eksplisit 
menyatakan bahwa kondisi ini tidak ada jaminan adanya 
kekebalan dari radikalisme (Rokhmad, 2012). Sinergi 
kelembagaan berfungsi untuk: 

1) Sekolah, melalui sinergi dengan komite sekolah dan 
tokoh masyarakat, wajib melakukan audit terhadap 
setiap pihak eksternal yang ingin terlibat dalam 
kegiatan keagamaan siswa. Keterlibatan ini harus 
memastikan bahwa pihak luar tersebut memiliki 
visi toleran dan pluralis yang selaras dengan tujuan 
PAI (Sanaky & Safitri, 2016). 

2) Sekolah juga harus bekerja sama dengan organisasi 
masyarakat (Ormas) islam moderat yang sudah 
teruji, untuk mendukung kegiatan keagamaan yang 
memperkuat solidaritas sosial dan menghormati 
keragaman di luar jam pelajaran resmi (Agustina et 
al., 2025). 

b. Mengatasi Inkonsistensi Lingkungan Sosial 
 Nilai-nilai tasamuh (toleransi) dan wasathiyah (jalan 
tengah) yang diajarkan oleh Guru PAI di kelas seringkali 
tereduksi ketika siswa kembali ke lingkungan yang memiliki 
pandangan keagamaan yang sempit atau konservatif 
(Nafsiyah & Wardan, 2024). 
 Sinergi sekolah dan masyarakat bertujuan 
menyelaraskan narasi. Guru PAI harus mampu memberikan 
pemahaman terkait kehidupan siswa di luar lingkungan 
sekolah (Wardati et al., 2023), dan hal ini efektif jika tokoh 



Farhan Maulana Arli 
 

 
580 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 567-584  

 

agama lokal dan tokoh masyarakat juga memiliki pemahaman 
moderasi beragama yang sama. Melalui kerjasama ini, PAI 
tidak hanya menjadi mata pelajaran, tetapi sebuah gerakan 
moral kolektif. 

2. Strategi Kolaborasi dengan Keluarga dan Komunitas 
Sinergi yang efektif membutuhkan peran aktif dari dua 

pilar eksternal utama: keluarga yang dalam hal ini adalah orang 
tua dan komunitas masyarakat. 

a. Pemberdayaan Keluarga sebagai Filter Utama 
Keluarga adalah filter pertama dalam mencegah 

radikalisme, terutama dari paparan digital. Strategi 
pelibatan keluarga harus mencakup: 

1) Edukasi Orang Tua tentang Radikalisme Digital  
 Sekolah harus secara berkala 
menyelenggarakan seminar atau pelatihan yang 
bekerja sama dengan pakar dari kepolisian atau 
akademisi untuk mengedukasi orang tua mengenai 
ciri-ciri radikalisme, kanal penyebarannya di media 
sosial, dan cara memantau aktivitas digital anak. Hal ini 
menjadi vital karena media sosial adalah jalur utama 
masuknya ideologi ekstrem, dan pengawasan 
utamanya berada di tangan orang tua (Nafsiyah & 
Wardan, 2024). 
2) Sinergi dalam Deradikalisasi Kuratif 
 Jika terdeteksi ada siswa yang terpapar, strategi 
deradikalisasi kuratif (penyembuhan) yang dilakukan 
oleh konselor dan Guru PAI (Rokhmad, 2012) harus 
melibatkan orang tua secara penuh. Keluarga harus 
menjadi bagian dari proses rehabilitasi pemahaman 
agama siswa, memastikan bahwa lingkungan rumah 
mendukung pemahaman yang moderat dan inklusif. 

b. Peningkatan Peran Komunitas dalam Pendidikan Islam 
Masyarakat memiliki peran aktif dalam 

membentuk budaya keagamaan. Sinergi ini dapat 
dimaksimalkan melalui jalur pendidikan formal dan juga 
kegiatan bersama lintas sektor. 



Pendidikan Agama Islam sebagai Upaya Pencegahan Radikalisme di Sekolah 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 567-584     581 

 

Sekolah perlu bekerja sama dengan lembaga 
pendidikan non-formal dan informal di masyarakat, seperti 
majelis taklim, TPQ (Taman Pendidikan Al-Qur'an), dan 
organisasi pemuda di sekitar sekolah. Peningkatan peran 
komunitas dalam pendidikan islam perlu dioptimalkan 
untuk memperkuat nilai-nilai moderat dan menanggulangi 
pemahaman tekstual yang kaku ( Hasbi et al., 2024). 

Pihak sekolah juga perlu mengadakan kegiatan 
bersama lintas sektor seperti, mengadakan proyek 
bersama, seperti proyek penguatan profil pelajar pancasila 
(P5), yang melibatkan siswa, guru, dan tokoh masyarakat 
dalam kegiatan yang menumbuhkan solidaritas sosial 
(Agustina et al., 2025). Contohnya adalah program bakti 
sosial bersama di lingkungan masyarakat yang 
multikultural. 

3. PAI sebagai Basis Sinergi Kelembagaan 
Pada akhirnya, PAI yang berparadigma moderasi 

beragama menjadi fondasi yang mempersatukan upaya sinergi ini. 
PAI mengajarkan nilai hubbul wathan (cinta tanah air) yang menjadi 
perekat ideologis antara sekolah dan masyarakat dalam konteks 
negara bangsa (Rokhmad, 2012). Sinergi ini memastikan bahwa 
PAI tidak hanya melahirkan siswa yang saleh secara ritual, tetapi 
juga saleh secara sosial dan nasionalis (Agustina et al., 2025). 

Jika sinergi ini gagal terwujud jika sekolah bekerja sendiri, 
atau jika lingkungan masyarakat justru bersifat konservatif maka 
upaya PAI di sekolah akan terancam sia-sia. Oleh karena itu, 
sinergi ini adalah strategi pertahanan berlapis yang memastikan 
ketahanan ideologis siswa terbentuk secara komprehensif, dari 
dalam kelas hingga lingkungan rumah dan masyarakat (Hasbi et 
al., 2024).  

 
Kesimpulan  

Penelitian ini menunjukkan bahwa radikalisme yang masuk ke 
lingkungan sekolah tidak hanya bersumber dari pemahaman agama 
yang keliru, tetapi juga dipengaruhi oleh dinamika sosial, 
perkembangan teknologi informasi, serta lemahnya ketahanan 
ideologis siswa. Kondisi tersebut memperlihatkan bahwa sekolah 



Farhan Maulana Arli 
 

 
582 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 567-584  

 

memerlukan sistem pengawasan dan pembelajaran yang lebih adaptif, 
sebab radikalisme dapat menyusup melalui berbagai celah seperti 
kegiatan keagamaan yang tidak terkontrol, paparan media sosial, atau 
materi ajar yang kurang selektif. Dalam konteks ini, PAI memiliki 
posisi strategis untuk membangun pemahaman keagamaan yang lebih 
sehat melalui pendekatan moderasi beragama yang mampu 
mengarahkan siswa pada sikap yang inklusif, terbuka, dan mampu 
menilai informasi secara kritis. 

Lebih lanjut, hasil kajian menegaskan bahwa upaya menahan 
laju radikalisme tidak dapat dilakukan oleh sekolah sebagai aktor 
tunggal. Keberhasilan pencegahan sangat bergantung pada 
keterlibatan keluarga dan masyarakat dalam membangun lingkungan 
keberagamaan yang moderat dan mendukung nilai-nilai toleransi 
yang dikembangkan di sekolah. Pendekatan kolaboratif inilah yang 
memastikan bahwa internalisasi nilai moderasi tidak berhenti pada 
tataran kognitif, tetapi juga tercermin dalam perilaku sosial siswa. 
Dengan demikian, penguatan PAI yang berbasis moderasi beragama, 
didukung oleh sinergi lintas lembaga, merupakan kunci untuk 
membentuk generasi yang lebih bijaksana, kritis, dan tangguh dari 
paparan ideologi ekstrem. 

 
Referensi 

Agustina, T., Tamara, T., Alfarizi, A., Sufriadi, R., & Febryanto, R. 
(2025). Pendidikan Agama Islam sebagai Upaya Pencegahan 
Radikalisme di Kalangan Pelajar. Jurnal Tinta, 7(1), 161–170. 
https://doi.org/10.35897/jurnaltinta.v7i1.1921 

Anggraeni, D., Nurkhaliza, L., Dwiyasyah, N., Mutmainah, S. R., & 
Parhan, M. (2024). Al-Mustla : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman dan 
Kemasyarakatan PENDIDIKAN AGAMA ISLAM : UPAYA 
DERADIKALISASI DI LINGKUNGAN PERGURUAN TINGGI. 
Jurnal Stainmajene, 6, 341–357. 
https://doi.org/10.46870/jstain.v6i2 

Azhima, F. (2025). Memetakan Radikalisme Pelajar: Analisis Jaringan 
Sosial (SNA) terhadap Pengaruh Kelompok Keagamaan di 



Pendidikan Agama Islam sebagai Upaya Pencegahan Radikalisme di Sekolah 
 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 567-584     583 

 

Sekolah. AN-NUR: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1(2), 113-
127. 

Faizal Hasbi, Ine Indiyani, Nadila Juanda, N. A.-Z. (2024). Pentingnya 
Pendidikan Islam dalam Menanggulangi Radikalisme di 
Kalangan Anak Muda. Journal Scientific of Mandalika (JSM), 5(8). 
https://doi.org/https://doi.org/10.36312/10.36312/vol5iss8pp
331-341 

Gusmita Dewi. (2023). Pendidikan Agama Islam Dan Moderasi 

Beragama. Jurnal Ilmiah Penelitian Mahasiswa, 1(2), 26–33. 
https://doi.org/10.61722/jipm.v1i2.12 

Nadhif, M., Sirojuddin, A., & Hakim, M. N. (2025). Peran Pendidikan 

Agama Islam dalam Moderasi Beragama untuk Mencegah 
Radikalisasi di Sekolah Umum di Malang Raya. Academicus: 
Journal of Teaching and Learning, 4(2), 92–102. 
https://doi.org/10.59373/academicus.v4i2.94 

Nafsiyah, F., & Wardan, K. (2024). Peran Pendidikan Agama Islam 
Dalam Mencegah Radikalisme Di Kalangan Remaja. Al-Rabwah, 
18(2), 093–104. https://doi.org/10.55799/jalr.v18i2.530 

Rachmawati, S., & Fauzan, M. (2024). Sinergi Sekolah, Keluarga, dan 

Masyarakat dalam Menangkal Radikalisme. Jurnal Pendidikan 
Multikultural, 5(1). 

Rokhmad, A. (2012). Radikalisme Islam Dan Upaya Deradikalisasi 

Paham Radikal. Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 
20(1), 79. https://doi.org/10.21580/ws.20.1.185 

Salamudin, C., & Nuralamin, F. (2024). Nilai-Nilai Moderasi Beragama 

Dalam Materi PAI Dan Budi Pekerti Fase E Kurikulum Merdeka. 
Masagi, 3(1), 37–47. https://doi.org/10.37968/masagi.v3i1.669 

Sanaky, H. A., & Safitri, E. (2016). Radikalisme Agama Dalam 

Perspektif Pendidikan. Millah, XIV(2), 135–146. 
https://doi.org/10.20885/millah.volxiv.iss2.art7 



Farhan Maulana Arli 
 

 
584 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 567-584  

 

Wardati, L., Margolang, D., & Sitorus, S. (2023). Pembelajaran Agama 
Islam Berbasis Moderasi Beragama: Analisis Kebijakan, 
Implementasi dan Hambatan. Fitrah: Journal of Islamic Education, 
4(1), 175–187. https://doi.org/10.53802/fitrah.v4i1.196 

 


