AN-NUR

Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595
P-ISSN: 3110-5599, E-ISSN: 3110-1496
DOIL:

Konsep Tazkiyatun Nafs dalam Tasawuf sebagai Upaya
Pembentukan Akhlak Mulia

Fiona Eka Putri
Universitas Islam Negri Raden Fatah Palembang
email: fionaekaputri9@gmail.com

Article history: Received: Desember 05 2025; Revised: Desember 14 2025;
Accepted: Desember 28 2025; Published: Desember 31 2025

Abstract

Sufism is a branch of Islamic scholarship that emphasizes the
development of the spiritual dimension and purification of the human
soul. The core concept in Sufism is tazkiyatun nafs, which refers to the
process of purifying the human soul from despicable traits to a state of
tranquility and closeness to Allah. This study aims to examine the
concept of tazkiyatun nafs in the Sufi tradition and its implications for
the formation of noble character. The method used is library research by
examining various sources from books, classical works by Sufis and
scientific journals discussing the dimensions of ethics and Sufism. The
results of the study show that tazkiyatun nafs has a strong relevance in
shaping noble character because it integrates the spiritual, moral, and
social dimensions of human beings.

Keywords
tazkiyatun nafs, Sufism, character

Author correspondence email: annurejournaleducation@gmail.com
Available online at: https:/ /journal.an-nur.org/index.php/annur/index
Copyright (c) 2025 by Fiona Eka Putri



mailto:annurejournaleducation@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index
mailto:fionaekaputri9@gmail.com

Fiona Eka Putri

Abstrak

Tasawuf merupakan salah satu cabang ilmu dalam Islam yang
menekankan pada pengembangan dimensi spiritual dan penyucian
batin manusia. Konsep inti dalam tasawuf adalah fazkiyatun nafs,
yakni merujuk pada proses penyucian jiwa manusia dari sifat tercela
menuju kondisi tenang dan dekat dengan Allah. Penelitian ini
bertujuan untuk mengkaji konsep tazkiyatun nafs dalam tradisi
tasawuf serta implikasinya terhadap pembentukan akhlak mulia.
Metode yang digunakan adalah studi pustaka (library research)
dengan menelaah berbagai sumber dari buku, kitab karya klasik para
sufi dan jurnal ilmiah yang membahas dimensi etika dan tasawuf.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa tazkiyatun nafs memiliki
relevansi yang kuat dalam membentuk akhlak mulia karena
mengintegrasikan dimensi spiritual, moral dan sosial manusia.

Kata Kunci
tazkiyatun nafs, tasawuf, akhlak

Pendahuluan

Islam mengajarkan umatnya untuk senantiasa membersihkan
dan menyucikan jiwanya agar dapat meraih keberuntungan di dunia
dan akhirat. Pembersihan atau penyucian jiwa dalam Islam dikenal
dengan istilah Tazkiyatun-Nafs. Tazkiyah berasal dari kata Arab zakaa-
yazkuu-zakaa'an yang berarti suci. Tazkiyah mencakup pertumbuhan,
kesucian, dan keberkahan. Ibn Taymiyyah menjelaskan bahwa
Tazkiyah berarti menjadikan sesuatu yang suci, baik dalam aspek
hakikat, iman, maupun materi. Allah memberikan rezeki kepada
orang-orang yang menyucikan jiwa mereka dan memberi kerugian
kepada orang yang mengotorinya. Pada dasarnya, penyucian hati atau
Tazkiyatun-Nafs memiliki arti yang sangat penting bagi kelangsungan
hidup manusia. Selain membangun karakter yang sehat, Tazkiyah
juga berperan dalam menjaga kesehatan mental yang dapat membawa
kebahagiaan hidup baik di dunia maupun akhirat. Melalui Tazkiyah,
seseorang akan mengembangkan kesadaran diri yang akan membawa
pada tingkat kesabaran yang lebih tinggi. Nilai-nilai ini sejalan dengan
cita-cita yang menjadi pedoman dalam kehidupan individu maupun
kolektif. Nilai-nilai Islam secara keseluruhan menyatu dengan fitrah

586 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595



Konsep Tazkiyatun Nafs dalam Tasawuf sebagai Upaya Pembentukan Akhlak Mulia

manusia, yang mendorong evolusi spiritual dan moral (Nulhakim,
2019).

Dalam ajaran Islam, terdapat berbagai metode yang digunakan
untuk pendidikan moral dan pengembangan intelektual. Salah
satunya adalah metode Tazkiyah al-Nafs (penyucian jiwa). Ghazali
membahas pendekatan ini secara mendalam dalam ajaran moralnya
yang banyak tertuang dalam kitab Thya'ul Ulumuddin. Tema sentral
dalam kitab Ihya'ul Ulumuddin adalah pembentukan manusia taat
yang memiliki hubungan harmonis dengan Allah, sesama umat
manusia, dan diri mereka sendiri. Ansari percaya bahwa konsep
Tazkiyah al-Nafs dapat menjadi model psikoterapi Islami yang erat
kaitannya dengan kesehatan jiwa.Penyucian jiwa hanya dapat tercapai
melalui ibadah dan amal yang sempurna. Saat itu, banyak makna yang
terasa di hati dan membawa kedamaian dalam jiwa. Dampak paling
nyata dari jiwa yang damai adalah perilaku yang baik terhadap Allah
SWT dan sesama manusia (Maulidiyah, Fitri, Hilma, & Kibtiyah, 2024).

Penelitian ini bertujuan mengkaji konsep tazkiyatun nafs
dalam tradisi tasawuf serta menelaah relevansinya terhadap
pembentukan akhlak mulia. Kajian ini didukung oleh pemikiran para
ulama diantaranya Al-Ghazali yang menekankan bahwa tazkiyah
merupakan proses pembinaan batin melalui ibadah dan pengendalian
diri. Selain itu, pemahaman dari psikologi islam modern yang
menempatkan tazkiyah sebagai langkah penguatan kesehatan mental
yang memperkuat urgensi konsep ini sebagai fondasi dalam
membangun karakter dan perilaku yang baik.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis
penelitian [ibrary research. Pendekatan ini dipilih karena fokus
penelitian terletak pada kajian teoritis dan konseptual mengenai
tazkiyatun nafs dalam perspektif tasawuf serta relevansinya terhadap
pembentukan akhlak mulia. Data penelitian diperoleh dari berbagai
sumber literatur, baik primer maupun sekunder. Sumber primer
mencakup karya klasik ulama sufi seperti Thya” Ulum al-Din karya
Imam al-Ghazali. Sementara itu, sumber sekunder meliputi buku,
jurnal ilmiah serta artikel dalam jurnal Tasawuf dan Psikoterapi.

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595 587



Fiona Eka Putri

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dan
telaah literatur dengan cara mengidentifikasi, menyeleksi, serta
mengklasifikasikan data yang berkaitan dengan konsep tazkiyatun
nafs, metode penyucian jiwa (muragabah dan muhasabah), serta
relevansinya terhadap pembentukan akhlak mulia di era modern.
Data yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan pendekatan
deskriptifanalitis, yaitu dengan mendeskripsikan pandangan para
tokoh sufi dan menganalisisnya secara kritis untuk menemukan
makna dan nilai-nilai moral yang terkandung di dalamnya. Analisis
juga dilakukan secara komparatif dengan membandingkan pemikiran
beberapa tokoh agar diperoleh pemahaman yang menyeluruh dan
kontekstual. Penelitian ini dilaksanakan melalui proses penelusuran
literatur di berbagai perpustakaan dan repositori ilmiah daring dalam
jangka waktu tertentu hingga diperoleh kesimpulan yang
komprehensif tentang konsep tazkiyatun nafs dan relevansinya
terhadap pembentukan akhlak mulia di era modern.

Hasil and Pembahasan
Konsep Dasar dan Tahapan Tazkiyatun Nafs

Secara etimologis adalah tazkiyah berarti penyucian,
sedangkan nafs berarti jiwa, hati, akal. Tazkiyatun nafs secara
terminologi yaitu suatu usaha pengkondisian spiritual agar jiwa selalu
tenang, tentram dan berdekatan dengan Allah (Kamaludin et al.,2024).
Sedangkan menurut istilah membersihkan jiwa dari kemusyrikan dan
cabang-cabangnya, merealisasikan kesuciannya dengan tauhid dan
cabang-cabangnya dan menjadikan nama Allah sebaik akhlaknya
(Said Hawwa, 2005). Tazkiyatun Nafs adalah konsep penting dalam
psikoterapi Islam yang berfokus pada penyucian jiwa dan
pengembangan moral yang baik. Imam Al-Ghazali mendefinisikan
tazkiyatun nafs sebagai upaya menghilangkan kotoran batin, seperti
kesombongan, iri hati, riya, dan cinta dunia, agar hati menjadi wadah
yang layak untuk menerima cahaya ilahi. Menurutnya, pembersihan
jiwa merupakan jalan utama menuju kebahagiaan sejati, karena
manusia tidak akan mencapai kedekatan dengan Allah kecuali melalui
penyucian batin. Tazkiyatun Nafs merupakan suatu proses usaha
secara sadar yang dilakukan seseorang untuk membersihkan serta
menyembuhkan penyakit-penyakit jiwa sehingga jiwanya menjadi

588 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595



Konsep Tazkiyatun Nafs dalam Tasawuf sebagai Upaya Pembentukan Akhlak Mulia

jiwa yang tenang dan terbebas dari segala sifat tercela atau sifat yang
dapat menjauhkan diri dari mengingat Allah. Dalam hal ini yaitu
proses pembersihan jiwa dengan tazkiyatun nafs sangat eratkaitannya
dengan hati manusia. Karena dengan hati yang bersih, seseorang akan
memiliki jiwa yang tenang (Syed Abdul Rahman, 2017).

Berdasarkan berbagai pandangan yang telah dipaparkan,
dapat disimpulkan bahwa fazkiyatun  nafs merupakan proses
penyucian sekaligus pengembangan jiwa secara sistematis yang
bertujuan memurnikan hati dan pikiran dari segala sifat tercela. Proses
ini tidak hanya memperdalam keimanan kepada Allah Swt dan
memperkuat tauhid, tetapi juga membentuk karakter dan akhlak
mulia sebagai manifestasi dari hati yang bersih. Dengan demikian,
tazkiyah memiliki kedudukan penting dalam membangun kualitas
spiritual, moral, dan psikologis manusia, serta menjadi landasan bagi
terciptanya jiwa yang tenang (nafs al-muthmainnah) dan dekat dengan
Allah. Tazkiyatun nafs dapat didefinisikan sebagai proses penyucian
jiwa sekaligus pengembangannya yang secara sistematis mengarah
pada pemurnian pikiran dan hati. Upaya ini bertujuan untuk
memperdalam keimanan kepada Allah Swt, meneguhkan ketaatan
yang mutlak, serta membentuk akhlak mulia.

Tahapan Tazkiyatun nafs menurut para ulama terdiri atas tiga
langkah utama yaitu, takhalli, tahalli, dan tajalli. Takhalli merupakan
pembersihan jiwa dari segala sifat- sifat tercela dan penyakit hati yang
dapat merusak hubungan seorang manusia dengan Allah. Maksud
dari membersihkan jiwa dari segala sifat tercela disini ialah
mengekang jiwa dari nafsu-nafsu yang dapat menjerumuskan
seseorang kedalam perbuatan maksiat kepada Allah, sehingga
kemungkinan- kemungkinan tersebut harus dikekang dengan sekuat
tenaga agar terhindar dari perbuatan tercela (Rahman, Supriadi, &
Fahrudin, 2017). Takhalli dalam artian menghilangkan dari sifat-sifat
tercela dan mengosongkan dari ketergantungan terhadap kenikmatan
dunia, maupun itu berupa menjauhi diri dari kemaksiatan dan segala
bentuknya, dalam bertakhalli adalah salah satu aspek penting dalam
kehidupan kita sebagai muslim kita wajib membersihkan dari sifat-
sifat tercela (Mutholingah, 2021). Takhalli merupakan proses untuk
menjauhkan diri dari segala bentuk kemaksiatan guna mencapai
pemurnian batin. Melalui tahapan ini, individu diwajibkan untuk

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595 589



Fiona Eka Putri

membersihkan jiwa dari sifat buruk, sehingga dapat membentuk
fondasi spiritual yang sejalan dengan ajaran islam.

Tahalli menurut Imam al-Ghazali jiwa manusia dapat dirubah,
dilatih, dikuasai, dan dibentuk dengan kehendak manusia itu sendiri.
Tahalli ialah proses tahapan atau langkah-langkah mengisi dan
menghiasi dari sifat terpuji, maka dari itu untuk memperindah diri
dihadapan Tuhan. Tahapan tahalli dilakukan oleh kalangan sufi
dengan mengosongkan diri dari akhlak-akhlak tercela, juga berarti
menghiasi diri dengan perbuatan baik. Berusaha membentuk akhlak
kepribadian yang selalu berjalan diatas ketentuan agama, tahalli
adalah upaya pengisian hati yang telah dikosongkan isi yang lain,
yaitu mengingat Allah Swt lantaran waktu yang terus menerus
mengingat Allah dengan berdzikir didalam hatinya (Samat, 2017).
Dengan demikian, tahalli menjadi fondasi penting dalam membentuk
kepribadian seorang muslim.

Tahapan selanjutnya adalah Tajalli, ketika seorang hamba
telah lepas dari sifat-sifat tercela dan telah mengamalkan sifat terpuji
maka yang akan terjadi adalah pertemuannya seorang hamba dengan
Tuhan-Nya, dari proses inilah seorang hamba akan kenal Tuhan
melalui kekuatan hatinya sendiri, adanya hati dapat menjadi jalan
untuk menemukan dan mengahayati segala bentuk tentang rahasia
ilahi serta membuka tabir alam ghaib yang berada disisi Tuhan
(Mutrofin, 2018). Tajjali adalah tahapan yang memunculkan
kebahagiaan sejati bagi orang-orang yang telah mencapainya karena
ia telah melebur pada kenikmatan cinta pada allah, ia menikmati
Keagungan Allah, ia bahagia dengan segala ketetapan Allah karena ia
telah ridho paada segala Kuasa-Nya. Pada tingkatan ini terdapat tiga
tingkatan yaitu Mujahadah dan Mu'atabah, dan Mu'aqabah. Jalan
inilah yang harus ditempuh seseorang (salik) dalam melakukan
suluknya (Hasan, 2014). Tajalli merupakan puncak dari perjalanan
spiritual dalam tasawuf. Tahapan tajalli ini membimbing seseorang
untuk semakin dekat secara batin dengan Allah, sehingga mendapat
pencerahan hati dan kesadaran ilahi yang mendalam.

Table 1. Tahapan Penyucian Jiwa Menurut Al-Ghazali

590 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595



Konsep Tazkiyatun Nafs dalam Tasawuf sebagai Upaya Pembentukan Akhlak Mulia

Takhalli Pembersihan diri dari sifat
tercela.

Tahalli Penghiasan diri dengan akhlak
terpuji

Tajalli Pencerahan spiritual sebagai
hasil penyucian total.

Table 1 menunjukkan tiga tahapan utama penyucian jiwa
menurut al-Ghazali, dimulai dari proses pembersihan diri (takhalli),
pembentukan sifat terpuji (tahalli), hingga mencapai pencerahan
spiritual melalui tajalli.

Relevansi Konsep Tazkiyatun Nafs di Era Modern

Era modern ditandai oleh kemajuan teknologi, globalisasi,
serta perubahan sosial yang begitu cepat. Meskipun membawa banyak
kemudahan, modernitas juga melahirkan berbagai problem moral dan
spiritual. Krisis akhlak tampak dalam menurunnya nilai kejujuran,
maraknya gaya hidup hedonistik, meningkatnya individualisme, serta
lemahnya empati sosial akibat ketergantungan terhadap media digital.
Dalam konteks ini, ajaran tasawuf khususnya konsep tazkiyatun nafs
memiliki relevansi yang sangat kuat sebagai solusi spiritual dan moral
bagi manusia modern (Zulkifli, 2016). Tazkiyah al-Nafs dapat
diartikan sebagai upaya pembersihan, penyucian dan penyehatan jiwa
manusia dari sifat-sifat yang buruk serta proses membentuk sifat-sifat
yang baik melalui ibadah kepada Allah dengan menyesuaikan aturan
syariah dan penuh ikhlas, penyucian jiwa adalah suatu proses yang
membutuhkan waktu latihan dan pembiasaan yang benar-benar
dilakukan.

Penerapan tazkiyatun nafs dalam konteks kehidupan di era
modern dapat direalisasikan melalui pendekatan-pendekatan yang
beragam, seperti meningkatkan dzikir dan tafakkur di sela-sela
rutinitas duniawi yang padat, melaksanakan muraqabah (pengawasan
diri) dan muhasabah (evaluasi diri) secara berkala, serta menjaga
istigamah dalam upaya perbaikan pribadi (Rohman, 2020).
Implementasi tazkiyatun nafs dalam kehidupan sehari-hari dapat
diwujudkan melalui berbagai bentuk praktik sederhana namun
konsisten. Misalnya, mengatur waktu setiap hari untuk mengurangi
pengaruh negatif media sosial yang dapat memicu iri, gelisah, dan

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595 591



Fiona Eka Putri

perbandingan sosial. Di samping itu, pembangunan kerangka
pendidikan dan lingkungan sosial yang kondusif untuk
pengembangan aspek rohani serta akhlak mulia menjadi elemen
penting. Oleh karena itu, tazkiyatun nafs tidak terbatas pada latihan
spiritual individu semata, melainkan merupakan pendekatan etis yang
dapat diintegrasikan ke dalam dinamika kehidupan sosia 1 dan
profesional secara efektif.

Dengan segala urgensinya, tazkiyatun nafs terbukti tetap relevan
bahkan sangat dibutuhkan di era modern. Penyucian jiwa menjadi
kunci dalam membangun pribadi yang berintegritas, berempati, dan
berakhlak mulia. Melalui proses ini, manusia tidak hanya mencapai
keseimbangan antara kecerdasan intelektual dan emosional, tetapi
juga kedalaman spiritual yang menuntun kepada ketenangan batin
dan kedekatan dengan Allah SWT. Dengan demikian, tazkiyatun nafs
merupakan solusi komprehensif untuk mengembalikan nilai-nilai
kemanusiaan dan spiritualitas di tengah arus globalisasi yang
cenderung materialistik.

Kesimpulan

Tazkiyatun Nafs merupakan proses penyucian jiwa yang
berorientasi pada pembentukan akhlak mulia dan kedekatan spiritual
dengan Allah SWT. Melalui tiga tahapan utama takhalli (pembersihan
diri dari sifat tercela), tahalli (penghiasan diri dengan sifat terpuji), dan
tajalli (pencapaian kesadaran ilahi) manusia diarahkan untuk
mencapai keseimbangan rohani dan moral yang menjadi dasar
kehidupan yang beradab. Tazkiyatun nafs merupakan konsep
fundamental dalam tradisi tasawuf yang menempatkan penyucian
jiwa sebagai inti dari proses pembentukan karakter dan akhlak
manusia. Dalam ajaran para ulama klasik seperti Al-Ghazali,
penyucian jiwa tidak hanya dimaknai sebagai upaya menghilangkan
sifat-sifat tercela, tetapi juga sebagai proses penguatan spiritual
melalui ibadah, mujahadah, dan pengendalian diri. Proses ini
membimbing individu untuk mencapai keadaan hati yang bersih,
stabil, dan selaras dengan nilai-nilai Ilahiah. Ibn Taymiyyah turut
menegaskan bahwa kesucian jiwa menjadi dasar tercapainya
keberkahan dan kualitas iman yang lebih baik.

592 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595



Konsep Tazkiyatun Nafs dalam Tasawuf sebagai Upaya Pembentukan Akhlak Mulia

Dalam konteks modern, penerapan Tazkiyatun Nafs menjadi
sangat penting di tengah derasnya arus globalisasi, kemajuan
teknologi, dan krisis nilai moral yang melanda masyarakat. Proses
penyucian jiwa tidak hanya berfungsi sebagai latihan spiritual
individu, tetapi juga sebagai strategi pembentukan karakter yang
mampu menahan pengaruh negatif budaya hedonisme, materialisme,
dan individualisme. Melalui pengamalan nilai-nilai seperti
muraqabah (pengawasan diri), muhasabah (evaluasi diri), dan
istiqamah (keteguhan hati), individu dapat membangun kesadaran
moral yang kuat dan perilaku yang berlandaskan nilai-nilai Islam.
Temuan penelitian juga menunjukkan bahwa tazkiyatun nafs
memiliki relevansi kuat dengan pengembangan akhlak mulia. Jiwa
yang terlatih melalui tazkiyah akan melahirkan sifat-sifat positif
seperti kesabaran, kejujuran, tawadhu’, empati, dan kedisiplinan, yang
semuanya merupakan pilar utama pembentukan akhlak terpuji. Selain
itu, perspektif psikologi Islam kontemporer menempatkan tazkiyah
sebagai proses integratif yang berperan penting dalam menjaga
kesehatan mental dan keseimbangan emosional. Dengan kata lain,
penyucian jiwa bukan hanya menghasilkan perilaku moral yang
luhur, tetapi juga membangun ketahanan psikologis dan kedamaian
batin.

Penerapan Tazkiyatun Nafs juga dapat diintegrasikan dalam
sistem pendidikan, lingkungan keluarga, dan kehidupan sosial
sebagai upaya membentuk masyarakat yang berakhlak dan beretika.
Dengan menjadikan penyucian jiwa sebagai landasan perilaku, umat
Islam dapat menumbuhkan kejujuran, tanggung jawab, empati, serta
ketenangan batin di tengah tantangan modernitas. Dengan demikian,
Tazkiyatun Nafs bukan hanya menjadi konsep spiritual klasik, tetapi
juga solusi komprehensif dan relevan untuk membangun karakter
unggul dan peradaban manusia yang bermoral di era modern.

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa
tazkiyatun nafs tidak hanya relevan sebagai konsep teologis, tetapi
juga sebagai metode pendidikan moral dan pengembangan diri yang
komprehensif. Implementasinya dapat menjadi solusi bagi pembinaan
karakter manusia modern yang menghadapi berbagai tantangan
spiritual, moral, dan psikologis. Oleh karena itu, penguatan praktik
tazkiyah dalam kehidupan sehari-hari menjadi sangat penting untuk

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595 593



Fiona Eka Putri

membentuk pribadi yang berakhlak mulia, berjiwa bersih, serta
mampu membangun hubungan yang harmonis dengan Allah, diri
sendiri, dan sesama manusia.

Referensi
Al-Ghazali. Ihya” Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2012.

Hasan, 1. Tasawuf: Jalan Rumpil Menuju Tuhan. Jurnal An-Nuha 1, no. 1
(2014): 59-60.

Kamaludin, K., R. Maulana, and N. Rahmawati. Konsep Tazkiyatun Nafs
dalam Perspektif Psikoterapi Islam. Bandung: UIN Sunan
Gunung Djati Press, 2024.

Maulidiyah, R., A. R. Fitri, H. Hilma, and M. Kibtiyah. Mengenal
Tazkiyatun ~ Nafs  dalam  Psikoterapi  Islam.  BudAl:
Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 4, no. 1 (2024): 1-7.

Mungzirin, A. (2025). Telaah Filosofis Konsep Murabbi dalam Tradisi
Tasawuf Al-Junayd dan Urgensinya dalam Pembentukan Guru
Ideal. AN-NUR: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1(2), 486-
498.

Mutholingah, S. Metode Penyucian Jiwa (Tazkiyah al-Nafs) dan
Implikasinya bagi Pendidikan Agama Islam. Jurnal Talimuna 10,
no. 1 (2021): 70.

Mutrofin, M. Tazkiyatun Nafs dalam Perspektif Tasawuf dan Relevansinya
bagi Kehidupan Modern. Jurnal Al-Tazkiah: Jurnal Ilmu
Keislaman 7, no. 2 (2018): 115-130.

Nulhakim, L. Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam. Jakarta:
Kencana, 2019.

Rahman, M. R. F., U. Supriadi, and Fahrudin. Model Pendidikan
Tazkiyatun Nafs sebagai Upaya Membentuk Akhlak Mulia Santri di
Pondok Pesantren Al-Hud, Kuningan Jawa Barat. Jurnal

594 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595



Konsep Tazkiyatun Nafs dalam Tasawuf sebagai Upaya Pembentukan Akhlak Mulia

Pendidikan Agama Islam-Ta’lim 15, no. 1 (2017): 39.

Rohman, F. Urgensi Tazkiyatun Nafs dalam Kehidupan Modern. Jurnal
IImu Keislaman dan Pendidikan 4, no. 2 (2020): 145-160.

Said Hawwa. Tazkiyatun Nafs: Membersihkan Jiwa Menurut Petunjuk Al-
Qur’an dan As-Sunnah. Jakarta: Gema Insani Press, 2005.

Samat, M. Konsep Tahalli dan Implikasinya terhadap Pembentukan Akhlak.
Jurnal Ushuluddin dan Filsafat 6, no. 1 (2017): 87-98.

Syed Abdul Rahman, S. M. H. Tazkiyatun al-Nafs Menurut Ahli
Tasawwuf. Jurnal Qalbu 1, no. 5 (2017): 88.

Zulkifli, M. Relevansi Konsep Tazkiyatun Nafs dalam Pembentukan

Kepribadian Muslim di Era Modern. Jurnal Tasawuf dan
Psikoterapi 7, no. 1 (2016): 55-66.

An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595 595



