
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595 
P-ISSN: 3110-5599, E-ISSN: 3110-1496 

DOI:  
 

Author correspondence email: annurejournaleducation@gmail.com 
Available online at: https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index 
Copyright (c) 2025 by Fiona Eka Putri 
 

 
 

 

Konsep Tazkiyatun Nafs dalam Tasawuf sebagai Upaya 

Pembentukan Akhlak Mulia  
 
 

Fiona Eka Putri 
Universitas Islam Negri Raden Fatah Palembang 

email: fionaekaputri9@gmail.com 
 

Article history: Received: Desember 05 2025; Revised: Desember 14 2025;  
Accepted: Desember 28 2025; Published: Desember 31 2025 

 
Abstract 

Sufism is a branch of Islamic scholarship that emphasizes the 
development of the spiritual dimension and purification of the human 
soul. The core concept in Sufism is tazkiyatun nafs, which refers to the 
process of purifying the human soul from despicable traits to a state of 
tranquility and closeness to Allah. This study aims to examine the 
concept of tazkiyatun nafs in the Sufi tradition and its implications for 
the formation of noble character. The method used is library research by 
examining various sources from books, classical works by Sufis and 
scientific journals discussing the dimensions of ethics and Sufism. The 
results of the study show that tazkiyatun nafs has a strong relevance in 
shaping noble character because it integrates the spiritual, moral, and 
social dimensions of human beings.  

 
Keywords 

tazkiyatun nafs, Sufism, character 

 
  

mailto:annurejournaleducation@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/annur/index
mailto:fionaekaputri9@gmail.com


Fiona Eka Putri 
 

 
586 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595  

 

Abstrak 
Tasawuf merupakan salah satu cabang ilmu dalam Islam yang 
menekankan pada pengembangan dimensi spiritual dan penyucian 
batin manusia. Konsep inti dalam tasawuf adalah tazkiyatun nafs, 
yakni merujuk pada proses penyucian jiwa manusia dari sifat tercela 
menuju kondisi tenang dan dekat dengan Allah. Penelitian ini 
bertujuan untuk mengkaji konsep tazkiyatun nafs dalam tradisi 
tasawuf serta implikasinya terhadap pembentukan akhlak mulia. 
Metode yang digunakan adalah studi pustaka (library research) 
dengan menelaah berbagai sumber dari buku, kitab karya klasik para 
sufi dan jurnal ilmiah yang membahas dimensi etika dan tasawuf. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa tazkiyatun nafs memiliki 
relevansi yang kuat dalam membentuk akhlak mulia karena 
mengintegrasikan dimensi spiritual, moral dan sosial manusia.   

 
Kata Kunci 

tazkiyatun nafs, tasawuf, akhlak 
 

Pendahuluan 
Islam mengajarkan umatnya untuk senantiasa membersihkan 

dan menyucikan jiwanya agar dapat meraih keberuntungan di dunia 
dan akhirat. Pembersihan atau penyucian jiwa dalam Islam dikenal 
dengan istilah Tazkiyatun-Nafs. Tazkiyah berasal dari kata Arab zakaa-

yazkuu-zakaa'an yang berarti suci. Tazkiyah mencakup pertumbuhan, 
kesucian, dan keberkahan. Ibn Taymiyyah menjelaskan bahwa 
Tazkiyah berarti menjadikan sesuatu yang suci, baik dalam aspek 
hakikat, iman, maupun materi. Allah memberikan rezeki kepada 
orang-orang yang menyucikan jiwa mereka dan memberi kerugian 
kepada orang yang mengotorinya. Pada dasarnya, penyucian hati atau 
Tazkiyatun-Nafs memiliki arti yang sangat penting bagi kelangsungan 
hidup manusia. Selain membangun karakter yang sehat, Tazkiyah 
juga berperan dalam menjaga kesehatan mental yang dapat membawa 
kebahagiaan hidup baik di dunia maupun akhirat. Melalui Tazkiyah, 
seseorang akan mengembangkan kesadaran diri yang akan membawa 
pada tingkat kesabaran yang lebih tinggi. Nilai-nilai ini sejalan dengan 
cita-cita yang menjadi pedoman dalam kehidupan individu maupun 
kolektif. Nilai-nilai Islam secara keseluruhan menyatu dengan fitrah 



Konsep Tazkiyatun Nafs dalam Tasawuf sebagai Upaya Pembentukan Akhlak Mulia  

 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595     587 

 

manusia, yang mendorong evolusi spiritual dan moral (Nulhakim, 
2019).  

Dalam ajaran Islam, terdapat berbagai metode yang digunakan 
untuk pendidikan moral dan pengembangan intelektual. Salah 
satunya adalah metode Tazkiyah al-Nafs (penyucian jiwa). Ghazali 
membahas pendekatan ini secara mendalam dalam ajaran moralnya 
yang banyak tertuang dalam kitab Ihya'ul Ulumuddin. Tema sentral 
dalam kitab Ihya'ul Ulumuddin adalah pembentukan manusia taat 
yang memiliki hubungan harmonis dengan Allah, sesama umat 
manusia, dan diri mereka sendiri. Ansari percaya bahwa konsep 
Tazkiyah al-Nafs dapat menjadi model psikoterapi Islami yang erat 
kaitannya dengan kesehatan jiwa.Penyucian jiwa hanya dapat tercapai 
melalui ibadah dan amal yang sempurna. Saat itu, banyak makna yang 
terasa di hati dan membawa kedamaian dalam jiwa. Dampak paling 
nyata dari jiwa yang damai adalah perilaku yang baik terhadap Allah 
SWT dan sesama manusia (Maulidiyah, Fitri, Hilma, & Kibtiyah, 2024).  

Penelitian ini bertujuan mengkaji konsep tazkiyatun nafs 
dalam tradisi tasawuf serta menelaah relevansinya terhadap 
pembentukan akhlak mulia. Kajian ini didukung oleh pemikiran para 
ulama diantaranya Al-Ghazali yang menekankan bahwa tazkiyah 
merupakan proses pembinaan batin melalui ibadah dan pengendalian 
diri. Selain itu, pemahaman dari psikologi islam modern yang 
menempatkan tazkiyah sebagai langkah penguatan kesehatan mental 
yang memperkuat urgensi konsep ini sebagai fondasi dalam 
membangun karakter dan perilaku yang baik. 
 
Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis 
penelitian library research. Pendekatan ini dipilih karena fokus 
penelitian terletak pada kajian teoritis dan konseptual mengenai 
tazkiyatun nafs dalam perspektif tasawuf serta relevansinya terhadap 
pembentukan akhlak mulia. Data penelitian diperoleh dari berbagai 
sumber literatur, baik primer maupun sekunder. Sumber primer 
mencakup karya klasik ulama sufi seperti Ihya’ Ulum al-Din karya 
Imam al-Ghazali. Sementara itu, sumber sekunder meliputi buku, 
jurnal ilmiah serta artikel dalam jurnal Tasawuf dan Psikoterapi.  



Fiona Eka Putri 
 

 
588 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595  

 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dan 
telaah literatur dengan cara mengidentifikasi, menyeleksi, serta 
mengklasifikasikan data yang berkaitan dengan konsep tazkiyatun 
nafs, metode penyucian jiwa (muraqabah dan muhasabah), serta 
relevansinya terhadap pembentukan akhlak mulia di era modern. 
Data yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan pendekatan 
deskriptifanalitis, yaitu dengan mendeskripsikan pandangan para 
tokoh sufi dan menganalisisnya secara kritis untuk menemukan 
makna dan nilai-nilai moral yang terkandung di dalamnya. Analisis 
juga dilakukan secara komparatif dengan membandingkan pemikiran 
beberapa tokoh agar diperoleh pemahaman yang menyeluruh dan 
kontekstual. Penelitian ini dilaksanakan melalui proses penelusuran 
literatur di berbagai perpustakaan dan repositori ilmiah daring dalam 
jangka waktu tertentu hingga diperoleh kesimpulan yang 
komprehensif tentang konsep tazkiyatun nafs dan relevansinya 
terhadap pembentukan akhlak mulia di era modern.  
 
Hasil and Pembahasan 
Konsep Dasar dan Tahapan Tazkiyatun Nafs  

Secara etimologis adalah tazkiyah berarti penyucian, 
sedangkan nafs berarti jiwa, hati, akal. Tazkiyatun nafs secara 
terminologi yaitu suatu usaha pengkondisian spiritual agar jiwa selalu 
tenang, tentram dan berdekatan dengan Allah (Kamaludin et al.,2024). 
Sedangkan menurut istilah membersihkan jiwa dari kemusyrikan dan 
cabang-cabangnya, merealisasikan kesuciannya dengan tauhid dan 
cabang-cabangnya dan menjadikan nama Allah sebaik akhlaknya 
(Said Hawwa, 2005). Tazkiyatun Nafs adalah konsep penting dalam 
psikoterapi Islam yang berfokus pada penyucian jiwa dan 
pengembangan moral yang baik. Imam Al-Ghazali mendefinisikan 
tazkiyatun nafs sebagai upaya menghilangkan kotoran batin, seperti 
kesombongan, iri hati, riya, dan cinta dunia, agar hati menjadi wadah 
yang layak untuk menerima cahaya ilahi. Menurutnya, pembersihan 
jiwa merupakan jalan utama menuju kebahagiaan sejati, karena 
manusia tidak akan mencapai kedekatan dengan Allah kecuali melalui 
penyucian batin. Tazkiyatun Nafs merupakan suatu proses usaha 
secara sadar yang dilakukan seseorang untuk membersihkan serta 
menyembuhkan penyakit-penyakit jiwa sehingga jiwanya menjadi 



Konsep Tazkiyatun Nafs dalam Tasawuf sebagai Upaya Pembentukan Akhlak Mulia  

 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595     589 

 

jiwa yang tenang dan terbebas dari segala sifat tercela atau sifat yang 
dapat menjauhkan diri dari mengingat Allah. Dalam hal ini yaitu 
proses pembersihan jiwa dengan tazkiyatun nafs sangat eratkaitannya 
dengan hati manusia. Karena dengan hati yang bersih, seseorang akan 
memiliki jiwa yang tenang (Syed Abdul Rahman, 2017). 

 Berdasarkan berbagai pandangan yang telah dipaparkan, 
dapat disimpulkan bahwa tazkiyatun nafs merupakan proses 
penyucian sekaligus pengembangan jiwa secara sistematis yang 
bertujuan memurnikan hati dan pikiran dari segala sifat tercela. Proses 
ini tidak hanya memperdalam keimanan kepada Allah Swt dan 
memperkuat tauhid, tetapi juga membentuk karakter dan akhlak 
mulia sebagai manifestasi dari hati yang bersih. Dengan demikian, 
tazkiyah memiliki kedudukan penting dalam membangun kualitas 
spiritual, moral, dan psikologis manusia, serta menjadi landasan bagi 
terciptanya jiwa yang tenang (nafs al-muthmainnah) dan dekat dengan 
Allah. Tazkiyatun nafs dapat didefinisikan sebagai proses penyucian 
jiwa sekaligus pengembangannya yang secara sistematis mengarah 
pada pemurnian pikiran dan hati. Upaya ini bertujuan untuk 
memperdalam keimanan kepada Allah Swt, meneguhkan ketaatan 
yang mutlak, serta membentuk akhlak mulia.  

Tahapan  Tazkiyatun nafs menurut para ulama terdiri atas tiga 
langkah utama yaitu, takhalli, tahalli, dan tajalli. Takhalli merupakan 
pembersihan jiwa dari segala sifat- sifat tercela dan penyakit hati yang 
dapat merusak hubungan seorang manusia dengan Allah. Maksud 
dari membersihkan jiwa dari segala sifat tercela disini ialah 
mengekang jiwa dari nafsu-nafsu yang dapat menjerumuskan 
seseorang kedalam perbuatan maksiat kepada Allah, sehingga 
kemungkinan- kemungkinan tersebut harus dikekang dengan sekuat 
tenaga agar terhindar dari perbuatan tercela (Rahman, Supriadi, & 
Fahrudin, 2017). Takhalli dalam artian menghilangkan dari sifat-sifat 
tercela dan mengosongkan dari ketergantungan terhadap kenikmatan 
dunia, maupun itu berupa menjauhi diri dari kemaksiatan dan segala 
bentuknya, dalam bertakhalli adalah salah satu aspek penting dalam 
kehidupan kita sebagai muslim kita wajib membersihkan dari sifat-
sifat tercela (Mutholingah, 2021). Takhalli merupakan proses untuk 
menjauhkan diri dari segala bentuk kemaksiatan guna mencapai 
pemurnian batin. Melalui tahapan ini, individu diwajibkan untuk 



Fiona Eka Putri 
 

 
590 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595  

 

membersihkan jiwa dari sifat buruk, sehingga dapat membentuk 
fondasi spiritual yang sejalan dengan ajaran islam. 

Tahalli menurut Imam al-Ghazali jiwa manusia dapat dirubah, 
dilatih, dikuasai, dan dibentuk dengan kehendak manusia itu sendiri. 
Tahalli ialah proses tahapan atau langkah-langkah mengisi dan 
menghiasi dari sifat terpuji, maka dari itu untuk memperindah diri 
dihadapan Tuhan. Tahapan tahalli dilakukan oleh kalangan sufi 
dengan mengosongkan diri dari akhlak-akhlak tercela, juga berarti 
menghiasi diri dengan perbuatan baik. Berusaha membentuk akhlak 
kepribadian yang selalu berjalan diatas ketentuan agama, tahalli 
adalah upaya pengisian hati yang telah dikosongkan isi yang lain, 
yaitu mengingat Allah Swt lantaran waktu yang terus menerus 
mengingat Allah dengan berdzikir didalam hatinya (Samat, 2017). 
Dengan demikian, tahalli menjadi fondasi penting dalam membentuk 
kepribadian seorang muslim. 

Tahapan selanjutnya adalah Tajalli, ketika seorang hamba 
telah lepas dari sifat-sifat tercela dan telah mengamalkan sifat terpuji 
maka yang akan terjadi adalah pertemuannya seorang hamba dengan 
Tuhan-Nya, dari proses inilah seorang hamba akan kenal Tuhan 
melalui kekuatan hatinya sendiri, adanya hati dapat menjadi jalan 
untuk menemukan dan mengahayati segala bentuk tentang rahasia 
ilahi serta membuka tabir alam ghaib yang berada disisi Tuhan 
(Mutrofin, 2018). Tajjali adalah tahapan yang memunculkan 
kebahagiaan sejati bagi orang-orang yang telah mencapainya karena 
ia telah melebur pada kenikmatan cinta pada allah, ia menikmati 
Keagungan Allah, ia bahagia dengan segala ketetapan Allah karena ia 
telah ridho paada segala Kuasa-Nya. Pada tingkatan ini terdapat tiga 
tingkatan yaitu Mujahadah dan Mu'atabah, dan Mu'aqabah. Jalan 
inilah yang harus ditempuh seseorang (salik) dalam melakukan 
suluknya (Hasan, 2014). Tajalli merupakan puncak dari perjalanan 
spiritual dalam tasawuf. Tahapan tajalli ini membimbing seseorang 
untuk semakin dekat secara batin dengan Allah, sehingga mendapat 
pencerahan hati dan kesadaran ilahi yang mendalam.  

 

Table 1. Tahapan Penyucian Jiwa Menurut Al-Ghazali 
 



Konsep Tazkiyatun Nafs dalam Tasawuf sebagai Upaya Pembentukan Akhlak Mulia  

 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595     591 

 

Takhalli Pembersihan diri dari sifat 
tercela. 

Tahalli Penghiasan diri dengan akhlak 
terpuji 

Tajalli Pencerahan spiritual sebagai 
hasil penyucian total. 

Table 1 menunjukkan tiga tahapan utama penyucian jiwa 
menurut al-Ghazali, dimulai dari proses pembersihan diri (takhalli), 
pembentukan sifat terpuji (tahalli), hingga mencapai pencerahan 
spiritual melalui tajalli. 
 
Relevansi Konsep Tazkiyatun Nafs di Era Modern 

Era modern ditandai oleh kemajuan teknologi, globalisasi, 
serta perubahan sosial yang begitu cepat. Meskipun membawa banyak 
kemudahan, modernitas juga melahirkan berbagai problem moral dan 
spiritual. Krisis akhlak tampak dalam menurunnya nilai kejujuran, 
maraknya gaya hidup hedonistik, meningkatnya individualisme, serta 
lemahnya empati sosial akibat ketergantungan terhadap media digital. 
Dalam konteks ini, ajaran tasawuf khususnya konsep tazkiyatun nafs 
memiliki relevansi yang sangat kuat sebagai solusi spiritual dan moral 
bagi manusia modern (Zulkifli, 2016). Tazkiyah al-Nafs dapat 
diartikan sebagai upaya pembersihan, penyucian dan penyehatan jiwa 
manusia dari sifat-sifat yang buruk serta proses membentuk sifat-sifat 
yang baik melalui ibadah kepada Allah dengan menyesuaikan aturan 
syariah dan penuh ikhlas, penyucian jiwa adalah suatu proses yang 
membutuhkan waktu latihan dan pembiasaan yang benar-benar 
dilakukan.  

Penerapan tazkiyatun nafs dalam konteks kehidupan di era 
modern dapat direalisasikan melalui pendekatan-pendekatan yang 
beragam, seperti meningkatkan dzikir dan tafakkur di sela-sela 
rutinitas duniawi yang padat, melaksanakan muraqabah (pengawasan 
diri) dan muhasabah (evaluasi diri) secara berkala, serta menjaga 
istiqamah dalam upaya perbaikan pribadi (Rohman, 2020). 
Implementasi tazkiyatun nafs dalam kehidupan sehari-hari dapat 
diwujudkan melalui berbagai bentuk praktik sederhana namun 
konsisten. Misalnya, mengatur waktu  setiap hari untuk mengurangi 
pengaruh negatif media sosial yang dapat memicu iri, gelisah, dan 



Fiona Eka Putri 
 

 
592 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595  

 

perbandingan sosial. Di samping itu, pembangunan kerangka 
pendidikan dan lingkungan sosial yang kondusif untuk 
pengembangan aspek rohani serta akhlak mulia menjadi elemen 
penting. Oleh karena itu, tazkiyatun nafs tidak terbatas pada latihan 
spiritual individu semata, melainkan merupakan pendekatan etis yang 
dapat diintegrasikan ke dalam dinamika kehidupan sosia l dan 
profesional secara efektif.   

 Dengan segala urgensinya, tazkiyatun nafs terbukti tetap relevan 
bahkan sangat dibutuhkan di era modern. Penyucian jiwa menjadi 
kunci dalam membangun pribadi yang berintegritas, berempati, dan 
berakhlak mulia. Melalui proses ini, manusia tidak hanya mencapai 
keseimbangan antara kecerdasan intelektual dan emosional, tetapi 
juga kedalaman spiritual yang menuntun kepada ketenangan batin 
dan kedekatan dengan Allah SWT. Dengan demikian, tazkiyatun nafs 
merupakan solusi komprehensif untuk mengembalikan nilai-nilai 
kemanusiaan dan spiritualitas di tengah arus globalisasi yang 
cenderung materialistik.  
 
 
Kesimpulan 

Tazkiyatun Nafs merupakan proses penyucian jiwa yang 
berorientasi pada pembentukan akhlak mulia dan kedekatan spiritual 
dengan Allah SWT. Melalui tiga tahapan utama takhalli (pembersihan 
diri dari sifat tercela), tahalli (penghiasan diri dengan sifat terpuji), dan 
tajalli (pencapaian kesadaran ilahi) manusia diarahkan untuk 
mencapai keseimbangan rohani dan moral yang menjadi dasar 
kehidupan yang beradab. Tazkiyatun nafs merupakan konsep 
fundamental dalam tradisi tasawuf yang menempatkan penyucian 
jiwa sebagai inti dari proses pembentukan karakter dan akhlak 
manusia. Dalam ajaran para ulama klasik seperti Al-Ghazali, 
penyucian jiwa tidak hanya dimaknai sebagai upaya menghilangkan 
sifat-sifat tercela, tetapi juga sebagai proses penguatan spiritual 
melalui ibadah, mujahadah, dan pengendalian diri. Proses ini 
membimbing individu untuk mencapai keadaan hati yang bersih, 
stabil, dan selaras dengan nilai-nilai Ilahiah. Ibn Taymiyyah turut 
menegaskan bahwa kesucian jiwa menjadi dasar tercapainya 
keberkahan dan kualitas iman yang lebih baik. 



Konsep Tazkiyatun Nafs dalam Tasawuf sebagai Upaya Pembentukan Akhlak Mulia  

 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595     593 

 

Dalam konteks modern, penerapan Tazkiyatun Nafs menjadi 
sangat penting di tengah derasnya arus globalisasi, kemajuan 
teknologi, dan krisis nilai moral yang melanda masyarakat. Proses 
penyucian jiwa tidak hanya berfungsi sebagai latihan spiritual 
individu, tetapi juga sebagai strategi pembentukan karakter yang 
mampu menahan pengaruh negatif budaya hedonisme, materialisme, 
dan individualisme. Melalui pengamalan nilai-nilai seperti 
muraqabah (pengawasan diri), muhasabah (evaluasi diri), dan 
istiqamah (keteguhan hati), individu dapat membangun kesadaran 
moral yang kuat dan perilaku yang berlandaskan nilai-nilai Islam. 
Temuan penelitian juga menunjukkan bahwa tazkiyatun nafs 
memiliki relevansi kuat dengan pengembangan akhlak mulia. Jiwa 
yang terlatih melalui tazkiyah akan melahirkan sifat-sifat positif 
seperti kesabaran, kejujuran, tawadhu’, empati, dan kedisiplinan, yang 
semuanya merupakan pilar utama pembentukan akhlak terpuji. Selain 
itu, perspektif psikologi Islam kontemporer menempatkan tazkiyah 
sebagai proses integratif yang berperan penting dalam menjaga 
kesehatan mental dan keseimbangan emosional. Dengan kata lain, 
penyucian jiwa bukan hanya menghasilkan perilaku moral yang 
luhur, tetapi juga membangun ketahanan psikologis dan kedamaian 
batin. 

Penerapan Tazkiyatun Nafs juga dapat diintegrasikan dalam 
sistem pendidikan, lingkungan keluarga, dan kehidupan sosial 
sebagai upaya membentuk masyarakat yang berakhlak dan beretika. 
Dengan menjadikan penyucian jiwa sebagai landasan perilaku, umat 
Islam dapat menumbuhkan kejujuran, tanggung jawab, empati, serta 
ketenangan batin di tengah tantangan modernitas. Dengan demikian, 
Tazkiyatun Nafs bukan hanya menjadi konsep spiritual klasik, tetapi 
juga solusi komprehensif dan relevan untuk membangun karakter 
unggul dan peradaban manusia yang bermoral di era modern.  

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa 
tazkiyatun nafs tidak hanya relevan sebagai konsep teologis, tetapi 
juga sebagai metode pendidikan moral dan pengembangan diri yang 
komprehensif. Implementasinya dapat menjadi solusi bagi pembinaan 
karakter manusia modern yang menghadapi berbagai tantangan 
spiritual, moral, dan psikologis. Oleh karena itu, penguatan praktik 
tazkiyah dalam kehidupan sehari-hari menjadi sangat penting untuk 



Fiona Eka Putri 
 

 
594 An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595  

 

membentuk pribadi yang berakhlak mulia, berjiwa bersih, serta 
mampu membangun hubungan yang harmonis dengan Allah, diri 
sendiri, dan sesama manusia. 

  
Referensi 

Al-Ghazali. Ihya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2012. 

Hasan, I. Tasawuf: Jalan Rumpil Menuju Tuhan. Jurnal An-Nuha 1, no. 1 
(2014): 59–60. 

Kamaludin, K., R. Maulana, and N. Rahmawati. Konsep Tazkiyatun Nafs 
dalam Perspektif Psikoterapi Islam. Bandung: UIN Sunan 
Gunung Djati Press, 2024. 

Maulidiyah, R., A. R. Fitri, H. Hilma, and M. Kibtiyah. Mengenal 
Tazkiyatun Nafs dalam Psikoterapi Islam. BudAI: 
Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 4, no. 1 (2024): 1–7. 

Munzirin, A. (2025). Telaah Filosofis Konsep Murabbi dalam Tradisi 
Tasawuf Al-Junayd dan Urgensinya dalam Pembentukan Guru 
Ideal. AN-NUR: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1(2), 486-
498. 

Mutholingah, S. Metode Penyucian Jiwa (Tazkiyah al-Nafs) dan 

Implikasinya bagi Pendidikan Agama Islam. Jurnal Talimuna 10, 
no. 1 (2021): 70. 

Mutrofin, M. Tazkiyatun Nafs dalam Perspektif Tasawuf dan Relevansinya 

bagi Kehidupan Modern. Jurnal Al-Tazkiah: Jurnal Ilmu 
Keislaman 7, no. 2 (2018): 115–130. 

Nulhakim, L. Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam. Jakarta: 

Kencana, 2019. 

Rahman, M. R. F., U. Supriadi, and Fahrudin. Model Pendidikan 
Tazkiyatun Nafs sebagai Upaya Membentuk Akhlak Mulia Santri di 
Pondok Pesantren Al-Hud, Kuningan Jawa Barat. Jurnal 



Konsep Tazkiyatun Nafs dalam Tasawuf sebagai Upaya Pembentukan Akhlak Mulia  

 

  
An-Nur: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (3), 2025: 585-595     595 

 

Pendidikan Agama Islam-Ta’lim 15, no. 1 (2017): 39. 

Rohman, F. Urgensi Tazkiyatun Nafs dalam Kehidupan Modern. Jurnal 
Ilmu Keislaman dan Pendidikan 4, no. 2 (2020): 145–160. 

Said Hawwa. Tazkiyatun Nafs: Membersihkan Jiwa Menurut Petunjuk Al-

Qur’an dan As-Sunnah. Jakarta: Gema Insani Press, 2005. 

Samat, M. Konsep Tahalli dan Implikasinya terhadap Pembentukan Akhlak. 
Jurnal Ushuluddin dan Filsafat 6, no. 1 (2017): 87–98. 

Syed Abdul Rahman, S. M. H. Tazkiyatun al-Nafs Menurut Ahli 
Tasawwuf. Jurnal Qalbu 1, no. 5 (2017): 88. 

Zulkifli, M. Relevansi Konsep Tazkiyatun Nafs dalam Pembentukan 

Kepribadian Muslim di Era Modern. Jurnal Tasawuf dan 
Psikoterapi 7, no. 1 (2016): 55–66. 

 
 
 


