Jalalain: Journal of Qur’an and Hadith
Vol. 3, No. 1, (Oktober, 2025), pp. 1-8
E-ISSN: 3123-6200 DOI:

Tafsir Ekologis dalam Al-Qur’an: Menelusuri Konsep Khalifah dan
Istikhlaf sebagai Respons Terhadap Krisis Lingkungan Global

Imam Baidhawi*
Universitas Abulyatama, Indonesia
email: imamslm0205@gmail.com

*corresponding author

Article history: Received: September 23, 2025, Revised: October, 04, 2025; Accepted October 15, 2025; Published:
October 20, 2025

ABSTRACT [11 pt]:

The global environmental crisis marked by global warming, loss of biodiversity,
and mass pollution demands a holistic response from various perspectives,
including religion. This article explores the potential of ecological interpretation
(eco-tafsir) in the Qur'an, focusing on a semantic-conceptual analysis of the
terms khalifah and istikhlaf in QS. Al-Baqarah: 30. This qualitative research
based on literature study uses thematic analysis and maqasidi hermeneutics.
Primary data is sourced from verses of the Qur'an, while secondary data is
obtained from classical (such as Al-Tabari, Al-Qurtubi) and contemporary (such
as Al-Misbah, Al-Tahrir) tafsir books, as well as the works of modern Islamic
thinkers. The results of the study reveal three main themes: (1) The concept of
khalifah is not merely a representation (niyabah) of Allah on earth, but a cosmic
mandate that emphasizes the responsibility of ri'ayah (stewardship) over the
entire ecosystem; (2) The term istikhlaf (confirmation on earth) contains a
dynamic-progressive meaning that connects human survival with nature
conservation; (3) Ecological principles such as balance (mizan),
interdependence (tadafur), and sustainability can be derived from this concept.
The discussion shows that an ecological interpretation based on magqasid
syari'ah — particularly hifz al-bi'ah (environmental protection) as dhartariyyat—
offers a strong theological-ethical framework for responding to the ecological
crisis. In conclusion, reconstructing the understanding of the concepts of
khalifah and istikhlaf as ecological stewardship ethics is not only possible
textually, but also becomes a theological imperative in responding to the
existential challenges facing humanity today.

Keywords : Ecological Interpretation; Chalifah; Istikhlaf; Maqgasid al-Shari'ah;
Environmental Crisis, Hermeneutics.

Author correspondence email: imamslm0205@gmail.com
Copyright (c) 2025 by Imam Baidhawi
This an open accses article under the http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/



mailto:imamslm0205@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:imamslm0205@gmail.com

JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith e-ISSN: 3123-6200
https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain
Volume 1 Nomor 1 Oktober 2025

ABSTRAK:

Krisis lingkungan global yang ditandai dengan pemanasan global, hilangnya
biodiversitas, dan polusi massal menuntut respons holistik dari berbagai perspektif,
termasuk agama. Artikel ini mengeksplorasi potensi tafsir ekologis (eco-tafsir) dalam
Al-Qur'an, dengan fokus pada analisis semantik-konseptual terhadap
terma khalifah dan istikhlaf dalam QS. Al-Baqarah: 30. Penelitian kualitatif berbasis
studi kepustakaan ini menggunakan metode analisis tematik (thematic analysis) dan
hermeneutika maqgasidi. Data primer bersumber dari ayat-ayat Al-Qur’an, sementara
data sekunder diperoleh dari kitab tafsir klasik (seperti Al-Tabari, Al-Qurtubi) dan
kontemporer (seperti Al-Misbah, Al-Tahrir), serta karya pemikir Islam modern. Hasil
penelitian mengungkap tiga tema utama: (1) Konsep khalifah bukan sekadar
representasi (niyabah) dari Allah di bumi, melainkan sebuah amanah kosmik yang
menekankan tanggung jawab pemeliharaan (ri’ayah) atas keseluruhan ekosistem; (2)
Terma istikhlaf (peneguhan di bumi) mengandung makna dinamis-progresif yang
menghubungkan keberlangsungan hidup manusia dengan kelestarian alam; (3)
Prinsip-prinsip ekologis seperti keseimbangan (mizan), kesalingtergantungan
(tadafur), dan keberlanjutan dapat diturunkan dari konsep ini. Pembahasan
menunjukkan bahwa tafsir ekologis berbasis maqasid syari’ah —khususnya hifz al-
bi’ah (perlindungan lingkungan) sebagai dhartriyyat—menawarkan kerangka
teologis-etis yang kuat untuk merespons krisis ekologi. Kesimpulannya, rekonstruksi
pemahaman terhadap konsep khalifah dan istikhlaf sebagai etika stewardship
ekologis tidak hanya mungkin secara tekstual, tetapi juga menjadi sebuah imperatif
teologis dalam menjawab tantangan eksistensial umat manusia saat ini.

Kata Kunci: Tafsir Ekologis; Khalifah; Istikhlaf; Maqasid al-Shari’ah; Krisis
Lingkungan, Hermeneutika

JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith


https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain

JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith e-ISSN: 3123-6200
https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain
Volume 1 Nomor 1 Oktober 2025

PENDAHULUAN

Planet Bumi saat ini sedang menghadapi krisis lingkungan yang belum
pernah terjadi sebelumnya. Laporan-laporan ilmiah, seperti dari
Intergovernmental Panel on Climate Change (IPCC, 2022), secara konsisten
menunjukkan percepatan pemanasan global, kepunahan spesies, dan
degradasi ekosistem yang mengancam kelangsungan hidup manusia. Krisis
ini, pada hakikatnya, adalah krisis moral dan spiritual yang bersumber dari
pandangan antroposentris yang memandang alam semata sebagai objek
eksploitasi (White, 1967). Dalam konteks ini, agama-agama dunia, termasuk
Islam, dipanggil untuk memberikan kontribusi signifikan dalam membentuk
etika lingkungan yang transformatif.

Al-Qur’an, sebagai wahyu Allah SWT. bagi seluruh alam (rahmatan lil-
‘alamin), mengandung prinsip-prinsip universal yang relevan untuk
menjawab persoalan kemanusiaan sepanjang masa, termasuk krisis ekologi
(Nasr, 1996). Namun, seringkali pesan-pesan ekologis Al-Qur’an terabaikan
dalam tradisi penafsiran klasik yang lebih terfokus pada aspek hukum,
teologis, dan spiritual individu. Oleh karena itu, diperlukan upaya sistematis
untuk menggali dan merekonstruksi pesan-pesan tersebut melalui
pendekatan tafsir ekologis (eco-tafsir) (Gusmian & Khakim, 2021).
Pendekatan ini tidak hanya membaca ayat-ayat alam (ayat kauniyyah) secara
terpisah, tetapi juga menafsirkan ulang ayat-ayat hukum dan naratif (ayat
tasyri'iyyah) dengan lensa ekologis yang integratif.

Salah satu konsep sentral yang menjadi kunci bagi bangunan etika
lingkungan dalam Islam adalah konsep khalifah (wakil atau pemimpin) dan
derivasinya, istikhlaf (peneguhan sebagai khalifah), yang termaktub dalam
QS. Al-Bagarah: 30. Ayat ini mencatat dialog transendental antara Allah
dengan para malaikat tentang penciptaan Adam sebagai khalifah di bumi.
Penafsiran konvensional sering menekankan aspek superioritas dan dominasi
manusia atas alam, yang tanpa disadari telah mengukuhkan paradigma
antroposentris (Choudhury, 2014). Padahal, jika ditelaah lebih mendalam,
konsep ini justru mengandung amanah tanggung jawab yang sangat berat.

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk
menjawab pertanyaan penelitian: Bagaimana konsep khalifah dan istikhlaf
dalam QS. Al-Bagarah: 30 dapat ditafsirkan ulang melalui pendekatan tafsir
ekologis untuk membangun sebuah etika lingkungan Islami yang responsif
terhadap krisis lingkungan global?

JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith


https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain

JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith e-ISSN: 3123-6200
https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain
Volume 1 Nomor 1 Oktober 2025

Tujuan spesifik penelitian ini adalah: (1) Melakukan analisis semantik-
konseptual terhadap terma khalifah dan istikhlaf dalam Al-Qur’an; (2)
Mengidentifikasi prinsip-prinsip ekologis yang terkandung dalam kedua
konsep tersebut; dan (3) Merumuskan kerangka etika lingkungan berbasis
magqasid al-shari’ah yang diturunkan dari penafsiran ulang ini.

METODE

Penelitian = ini  merupakan  penelitian  kualitatif =~ dengan
pendekatan studi kepustakaan (library research) yang mendalam. Metode
utama yang digunakan adalah analisis tematik (thematic analysis) terhadap
teks-teks suci dan tafsir, yang diperkuat dengan kerangka hermeneutika
filosofis dan maqasidi.

Sumber data utama dari penelitian ini ialah Ayat-ayat Al-Qur’an yang
secara langsung membahas konsep khalifah, istikhlaf, dan tema-tema ekologis
seperti khalg (penciptaan), mizan (keseimbangan), ‘imarah (memakmurkan),
dan fasad (kerusakan). Penelusuran dilakukan menggunakan al-Mu jam al-
Mufahras li Alfaz al-Qur’an al-Karim.

HASIL & PEMBAHASAN
Dekonstruksi Semantik Konsep Khalifah: Dari Dominasi Menuju Amanah

Analisis semantik terhadap terma khalifah dalam  Al-Qur’an
mengungkap makna yang lebih kompleks daripada sekadar "pengganti" atau
"penguasa". Akar kata khalafa yang berarti "datang setelah" atau
"menggantikan", mengandung makna temporalitas dan keberlanjutan.
Seorang khalifah adalah entitas yang datang untuk melanjutkan dan
memelihara apa yang telah ada sebelumnya. Dalam QS. Al-Bagarah: 30,
penegasan Allah, "Inni ja'ilun fi al-ardi khalifah" (Sesungguhnya Aku hendak
menjadikan seorang khalifah di muka bumi), harus dipahami dalam kerangka
ini.

Para mufasir klasik seperti Al-Tabari (2001, jilid 1, h. 288) dalam Jami’
al-Bayan menafsirkan khalifah sebagai makhluk yang akan menggantikan
(makhluk sebelumnya) dan menjalankan hukum Allah di bumi. Namun,
penekanan sering kali jatuh pada aspek "penguasaan" manusia. Ibn ‘Ashar
(1984, jilid 1, h. 402) dalam Al-Tahrir wa al-Tanwir memberikan nuansa yang
lebih dalam dengan menyatakan bahwa kekhalifahan adalah "menjalankan
urusan Allah dalam mengatur makhluk-Nya sesuai dengan ketentuan syariat-
Nya". Ini adalah sebuah amanah (titipan), bukan hak milik. Quraish Shihab
(2002, jilid 1, h. 125) mempertegas dengan menyatakan bahwa manusia adalah

JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith


https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain

JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith e-ISSN: 3123-6200
https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain
Volume 1 Nomor 1 Oktober 2025

"wakil Tuhan", dan "seorang wakil harus bertindak sesuai dengan keinginan
dan wewenang yang didelegasikan oleh yang diwakilinya".

Dari sini, dapat didekonstruksi bahwa konsep khalifah bukanlah
legitimasi untuk mengeksploitasi alam, melainkan pemberian otoritas yang
disertai tanggung jawab (responsible authority). Tanggung jawab utama
seorang khalifah adalah memelihara dan melestarikan bumi (ri‘ayah, i'mar),
sebagaimana diisyaratkan dalam QS. Had: 61, "Huwa ansyaakum min al-ardi
waista'marakum feeha" (Dia telah menciptakan kamu dari bumi dan
menjadikan kamu pemakmurnya). Pemakmuran (istimar) di sini berlawanan
secara diametral dengan perusakan (ifsad).

Istikhlaf dan Prinsip Keberlanjutan Ekologis

Konsep istikhlaf (peneguhan di bumi) yang tersebar dalam beberapa
ayat (misalnya, QS. Al-A’raf: 74, QS. Al-Nr: 55) memberikan dimensi dinamis
pada konsep kekhalifahan. Istikhlaf bukanlah status yang diberikan begitu
saja, melainkan sebuah proses yang terkait dengan tanggung jawab. Allah
berfirman dalam QS. Al-Nuar: 55, "Wa'ada allahi alladzina amani minkum wa
‘amili al-salihati layastakhlifannahum fi al-ardi..." (Allah telah menjanjikan
kepada orang-orang yang beriman dan beramal saleh di antara kamu bahwa
Dia sungguh-sungguh akan menjadikan mereka berkuasa di bumi...).

Ayat ini dengan jelas menghubungkan peneguhan sebagai khalifah
(layastakhlifannahum) dengan dua prasyarat: iman dan amal saleh. Dalam
konteks ekologi, "amal saleh" dapat dan harus diperluas cakupannya hingga
mencakup perbuatan-perbuatan yang menjaga kelestarian lingkungan.
Kerusakan lingkungan (fasad fi al-barri wa al-bahri) yang disebutkan dalam QS.
Al-Ram: 41 adalah kebalikan dari amal saleh ekologis. Oleh karena itu,
keberlanjutan kekuasaan dan peradaban manusia di bumi (istikhlaf)
bergantung pada sejauh mana mereka mampu menjaga keseimbangan

ekologis. Ini adalah prinsip keberlanjutan (sustainability) yang sangat jelas
(Khalid, 2002)

Membangun Maqasid Ekologis: Hifz al-Bi’ah sebagai Dharuriyyah

Untuk memperkuat kerangka teologis ini, pendekatan maqasid al-
shari’ah menjadi sangat penting. Magqgasid tradisional berpusat pada
perlindungan lima hal pokok (al-daruriyyat al-khams): agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta. Namun, dalam menghadapi krisis eksistensial

JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith


https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain

JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith e-ISSN: 3123-6200
https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain
Volume 1 Nomor 1 Oktober 2025

lingkungan, para pemikir kontemporer seperti Auda (2008) dan Ramazan
(2017)  berargumentasi untuk memperluas cakupannya dengan
menambahkan hifz al-bi’ah (perlindungan lingkungan) sebagai kebutuhan
primer yang keenam.

Argumentasi ini sangat kuat. Mustahil melindungi agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta dalam sebuah lingkungan yang rusak, beracun, dan
tidak layak huni. Air yang tercemar merusak jiwa (hifz al-nafs), bencana iklim
mengancam keturunan (hifz al-nasl), polusi udara dapat merusak akal (hifz al-
‘aql), dan kerusakan sumber daya alam menghancurkan harta (hifz al-mal).
Dengan demikian, etika kekhalifahan yang diejawantahkan dalam tindakan
pelestarian lingkungan adalah sebuah keniscayaan untuk mewujudkan
maqasid syari’ah itu sendiri. Tafsir ekologis terhadap
konsep khalifah dan istikhlaf pada akhirnya bermuara pada pengakuan
bahwa menjaga bumi adalah bagian tak terpisahkan dari menjalankan
perintah agama.

KESIMPULAN

Penelitian ini telah menunjukkan bahwa tafsir ekologis terhadap
konsep khalifah dan istikhlaf dalam QS. Al-Bagarah: 30 menawarkan
landasan teologis yang kokoh untuk merespons krisis lingkungan global.
Melalui analisis semantik-konseptual dan pendekatan hermeneutika
magqasidi, dapat disimpulkan bahwa:

1. Konsep khalifah merupakan sebuah amanah kosmik yang menekankan
tanggung jawab pemeliharaan (ri’ayah) dan pemakmuran (i‘mar) atas
bumi, bukan otoritas untuk mendominasi dan mengeksploitasi.

2. Konsep istikhlaf menghubungkan secara langsung keberlangsungan
peradaban manusia dengan komitmen ekologis mereka, menegaskan
prinsip keberlanjutan dalam Islam.

3. Pengintegrasian hifz al-bi’ah (perlindungan lingkungan) ke dalam
kerangka maqasid al-shari’ah sebagai kebutuhan primer memperkuat
posisi etika lingkungan sebagai bagian sentral dari ajaran Islam.

Implikasi dari penelitian ini adalah mendesaknya suatu upaya
sistematis untuk mendakwahkan "ekoteologi" Islam yang berbasis pada
reinterpretasi teks-teks suci. Pendidikan agama, khutbah Jumat, dan fatwa
keagamaan perlu diarahkan untuk menginternalisasi etika kekhalifahan ini.
Gerakan lingkungan di dunia Muslim akan menemukan momentum dan
legitimasi yang lebih kuat ketika berakar pada khazanah intelektual dan

JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith


https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain

JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith e-ISSN: 3123-6200
https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain
Volume 1 Nomor 1 Oktober 2025

spiritualnya sendiri, yang dalam hal ini adalah konsep kekhalifahan yang
direvitalisasi. Dengan demikian, Islam dapat berkontribusi secara signifikan
dalam upaya global mewujudkan pembangunan yang berkelanjutan dan
berkeadilan.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Qurtubi, M. ibn A. (2006). Al-Jami” li Ahkam al-Qur’an. Dar al-Kutub al-
Misriyyah.

Al-Tabari, M. ibn J. (2001). Jami’ al-Bayan ‘an Ta'wil Ay al-Qur’an. Dar al-Hijr.

Auda, J. (2008). Magqasid al-Shari'ah as philosophy of Islamic law: A systems
approach. International Institute of Islamic
Thought. https:/ /doi.org/10.2307 /j.ctvkc67tg

Braun, V. & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in
psychology. Qualitative ~ Research ~ in  Psychology,  3(2), 77-
101. https:/ /doi.org/10.1191/1478088706ap0630a

Choudhury, M. A. (2014). Tawhid and the world-systems: An ecological economics
approach. World Scientific. https://doi.org/10.1142 /8967

Gusmian, ., & Khakim, A. (2021). Eco-Theology in the Qur'an: A thematic
study of its conceptual and normative dimensions. Qudus International
Journal of Islamic Studies, 9I), 1-
30. https:/ /doi.org/10.21043/ qijis.v9i1.8956

Ibn 'Ashir, M. al-T. (1984). Al-Tahrir wa al-Tanwir. Al-Dar al-Tanisiyyah 1i al-
Nashr.

IPCC. (2022). Climate change 2022: Impacts, adaptation and vulnerability.
Contribution of Working Group II to the Sixth Assessment Report of

the Intergovernmental Panel on Climate Change. Cambridge
University Press. https:/ /doi.org/10.1017 /9781009325844

Khalid, F. M. (2002). Islam and the environment. In Encyclopedia of global
environmental change (Vol. 5, pp. 332-339). Wiley.

JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith


https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain
https://doi.org/10.2307/j.ctvkc67tg
https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa
https://doi.org/10.1142/8967
https://doi.org/10.21043/qijis.v9i1.8956
https://doi.org/10.1017/9781009325844

JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith e-ISSN: 3123-6200
https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain
Volume 1 Nomor 1 Oktober 2025

Nasr, S. H. (1996). Religion and the order of nature. Oxford University
Press. https:/ /doi.org/10.1093/019510823X.001.0001

Ozdemir, 1. (2003). The ethical dimension of human attitude towards nature: A
Muslim perspective. Insan Publications.

Ramazan, T. (2017). Radical reform: Islamic ethics and liberation. Oxford
University
Press. https:/ /doi.org/10.1093 / acprof:0so/9780190469031.001.0001

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Misbah: Pesan, kesan, dan keserasian al-Qur'an.
Lentera Hati.

White, L., Jr. (1967). The historical roots of our ecologic crisis. Science,
155(3767), 1203-1207. https:/ /doi.org/10.1126 /science.155.3767.1203

JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith


https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain
https://doi.org/10.1093/019510823X.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780190469031.001.0001
https://doi.org/10.1126/science.155.3767.1203

