
 

Jalalain: Journal of Qur’an and Hadith  
Vol. 3, No. 1, (Oktober, 2025), pp. 1-8 
E-ISSN: 3123-6200  DOI: 
 
 

Author correspondence email: imamslm0205@gmail.com   
Copyright (c) 2025 by Imam Baidhawi 
This an open accses article under the http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/             

 
 

 

Tafsir Ekologis dalam Al-Qur’an: Menelusuri Konsep Khalifah dan 

Istikhlaf sebagai Respons Terhadap Krisis Lingkungan Global 

 

 

Imam Baidhawi*  

 Universitas Abulyatama, Indonesia 

email: imamslm0205@gmail.com  

*corresponding author 

 

 Article history: Received: September 23, 2025, Revised: October, 04, 2025; Accepted October 15, 2025; Published: 

October 20, 2025 

 

ABSTRACT [11 pt]: 

The global environmental crisis marked by global warming, loss of biodiversity, 

and mass pollution demands a holistic response from various perspectives, 

including religion. This article explores the potential of ecological interpretation 

(eco-tafsir) in the Qur'an, focusing on a semantic-conceptual analysis of the 

terms khalifah and istikhlaf in QS. Al-Baqarah: 30. This qualitative research 

based on literature study uses thematic analysis and maqāṣidi hermeneutics. 

Primary data is sourced from verses of the Qur'an, while secondary data is 

obtained from classical (such as Al-Ṭabarī, Al-Qurṭubī) and contemporary (such 

as Al-Mīṣbāḥ, Al-Taḥrīr) tafsir books, as well as the works of modern Islamic 

thinkers. The results of the study reveal three main themes: (1) The concept of 

khalifah is not merely a representation (niyābah) of Allah on earth, but a cosmic 

mandate that emphasizes the responsibility of ri'āyah (stewardship) over the 

entire ecosystem; (2) The term istikhlaf (confirmation on earth) contains a 

dynamic-progressive meaning that connects human survival with nature 

conservation; (3) Ecological principles such as balance (mīzān), 

interdependence (tadāfur), and sustainability can be derived from this concept. 

The discussion shows that an ecological interpretation based on maqāṣid 

syari'ah—particularly ḥifẓ al-bi'ah (environmental protection) as dharūriyyāt—

offers a strong theological-ethical framework for responding to the ecological 

crisis. In conclusion, reconstructing the understanding of the concepts of 

khalifah and istikhlaf as ecological stewardship ethics is not only possible 

textually, but also becomes a theological imperative in responding to the 

existential challenges facing humanity today. 

 

Keywords : Ecological Interpretation; Chalifah; Istikhlaf; Maqasid al-Shari'ah; 

Environmental Crisis, Hermeneutics. 

 

mailto:imamslm0205@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:imamslm0205@gmail.com


 
JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith  e-ISSN: 3123-6200 

https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain    

Volume 1 Nomor 1 Oktober 2025 

 

 

2 
JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith 

ABSTRAK:  

Krisis lingkungan global yang ditandai dengan pemanasan global, hilangnya 

biodiversitas, dan polusi massal menuntut respons holistik dari berbagai perspektif, 

termasuk agama. Artikel ini mengeksplorasi potensi tafsir ekologis (eco-tafsir) dalam 

Al-Qur’an, dengan fokus pada analisis semantik-konseptual terhadap 

terma khalifah dan istikhlaf dalam QS. Al-Baqarah: 30. Penelitian kualitatif berbasis 

studi kepustakaan ini menggunakan metode analisis tematik (thematic analysis) dan 

hermeneutika maqāṣidi. Data primer bersumber dari ayat-ayat Al-Qur’an, sementara 

data sekunder diperoleh dari kitab tafsir klasik (seperti Al-Ṭabarī, Al-Qurṭubī) dan 

kontemporer (seperti Al-Mīṣbāḥ, Al-Taḥrīr), serta karya pemikir Islam modern. Hasil 

penelitian mengungkap tiga tema utama: (1) Konsep khalifah bukan sekadar 

representasi (niyābah) dari Allah di bumi, melainkan sebuah amanah kosmik yang 

menekankan tanggung jawab pemeliharaan (ri’āyah) atas keseluruhan ekosistem; (2) 

Terma istikhlaf (peneguhan di bumi) mengandung makna dinamis-progresif yang 

menghubungkan keberlangsungan hidup manusia dengan kelestarian alam; (3) 

Prinsip-prinsip ekologis seperti keseimbangan (mīzān), kesalingtergantungan 

(tadāfur), dan keberlanjutan dapat diturunkan dari konsep ini. Pembahasan 

menunjukkan bahwa tafsir ekologis berbasis maqāṣid syari’ah—khususnya ḥifẓ al-

bi’ah (perlindungan lingkungan) sebagai dharūriyyāt—menawarkan kerangka 

teologis-etis yang kuat untuk merespons krisis ekologi. Kesimpulannya, rekonstruksi 

pemahaman terhadap konsep khalifah dan istikhlaf sebagai etika stewardship 

ekologis tidak hanya mungkin secara tekstual, tetapi juga menjadi sebuah imperatif 

teologis dalam menjawab tantangan eksistensial umat manusia saat ini. 

 

Kata Kunci: Tafsir Ekologis; Khalifah; Istikhlaf; Maqasid al-Shari’ah; Krisis 

Lingkungan, Hermeneutika 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain


 
JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith  e-ISSN: 3123-6200 

https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain    

Volume 1 Nomor 1 Oktober 2025 

3 
JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith 

PENDAHULUAN 

Planet Bumi saat ini sedang menghadapi krisis lingkungan yang belum 

pernah terjadi sebelumnya. Laporan-laporan ilmiah, seperti dari 

Intergovernmental Panel on Climate Change (IPCC, 2022), secara konsisten 

menunjukkan percepatan pemanasan global, kepunahan spesies, dan 

degradasi ekosistem yang mengancam kelangsungan hidup manusia. Krisis 

ini, pada hakikatnya, adalah krisis moral dan spiritual yang bersumber dari 

pandangan antroposentris yang memandang alam semata sebagai objek 

eksploitasi (White, 1967). Dalam konteks ini, agama-agama dunia, termasuk 

Islam, dipanggil untuk memberikan kontribusi signifikan dalam membentuk 

etika lingkungan yang transformatif. 

Al-Qur’an, sebagai wahyu Allah SWT. bagi seluruh alam (raḥmatan lil-

‘ālamīn), mengandung prinsip-prinsip universal yang relevan untuk 

menjawab persoalan kemanusiaan sepanjang masa, termasuk krisis ekologi 

(Nasr, 1996). Namun, seringkali pesan-pesan ekologis Al-Qur’an terabaikan 

dalam tradisi penafsiran klasik yang lebih terfokus pada aspek hukum, 

teologis, dan spiritual individu. Oleh karena itu, diperlukan upaya sistematis 

untuk menggali dan merekonstruksi pesan-pesan tersebut melalui 

pendekatan tafsir ekologis (eco-tafsir) (Gusmian & Khakim, 2021). 

Pendekatan ini tidak hanya membaca ayat-ayat alam (āyāt kauniyyah) secara 

terpisah, tetapi juga menafsirkan ulang ayat-ayat hukum dan naratif (āyāt 

tasyri’iyyah) dengan lensa ekologis yang integratif. 

Salah satu konsep sentral yang menjadi kunci bagi bangunan etika 

lingkungan dalam Islam adalah konsep khalifah (wakil atau pemimpin) dan 

derivasinya, istikhlaf (peneguhan sebagai khalifah), yang termaktub dalam 

QS. Al-Baqarah: 30. Ayat ini mencatat dialog transendental antara Allah 

dengan para malaikat tentang penciptaan Adam sebagai khalifah di bumi. 

Penafsiran konvensional sering menekankan aspek superioritas dan dominasi 

manusia atas alam, yang tanpa disadari telah mengukuhkan paradigma 

antroposentris (Choudhury, 2014). Padahal, jika ditelaah lebih mendalam, 

konsep ini justru mengandung amanah tanggung jawab yang sangat berat. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk 

menjawab pertanyaan penelitian: Bagaimana konsep khalifah dan istikhlaf 

dalam QS. Al-Baqarah: 30 dapat ditafsirkan ulang melalui pendekatan tafsir 

ekologis untuk membangun sebuah etika lingkungan Islami yang responsif 

terhadap krisis lingkungan global? 

https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain


 
JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith  e-ISSN: 3123-6200 

https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain    

Volume 1 Nomor 1 Oktober 2025 

 

 

4 
JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith 

Tujuan spesifik penelitian ini adalah: (1) Melakukan analisis semantik-

konseptual terhadap terma khalifah dan istikhlaf dalam Al-Qur’an; (2) 

Mengidentifikasi prinsip-prinsip ekologis yang terkandung dalam kedua 

konsep tersebut; dan (3) Merumuskan kerangka etika lingkungan berbasis 

maqāṣid al-sharī’ah yang diturunkan dari penafsiran ulang ini. 
 

METODE 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan 

pendekatan studi kepustakaan (library research) yang mendalam. Metode 

utama yang digunakan adalah analisis tematik (thematic analysis) terhadap 

teks-teks suci dan tafsir, yang diperkuat dengan kerangka hermeneutika 

filosofis dan maqāṣidī. 

Sumber data utama dari penelitian ini ialah Ayat-ayat Al-Qur’an yang 

secara langsung membahas konsep khalifah, istikhlaf, dan tema-tema ekologis 

seperti khalq (penciptaan), mīzān (keseimbangan), ‘imārah (memakmurkan), 

dan fasād (kerusakan). Penelusuran dilakukan menggunakan al-Mu’jam al-

Mufahras li Alfāẓ al-Qur’ān al-Karīm. 

 

HASIL & PEMBAHASAN 

Dekonstruksi Semantik Konsep Khalifah: Dari Dominasi Menuju Amanah 

 Analisis semantik terhadap terma khalifah dalam Al-Qur’an 

mengungkap makna yang lebih kompleks daripada sekadar "pengganti" atau 

"penguasa". Akar kata khalafa yang berarti "datang setelah" atau 

"menggantikan", mengandung makna temporalitas dan keberlanjutan. 

Seorang khalifah adalah entitas yang datang untuk melanjutkan dan 

memelihara apa yang telah ada sebelumnya. Dalam QS. Al-Baqarah: 30, 

penegasan Allah, "Innī jā’ilun fī al-arḍi khalīfah" (Sesungguhnya Aku hendak 

menjadikan seorang khalifah di muka bumi), harus dipahami dalam kerangka 

ini. 

Para mufasir klasik seperti Al-Ṭabarī (2001, jilid 1, h. 288) dalam Jāmi’ 

al-Bayān menafsirkan khalifah sebagai makhluk yang akan menggantikan 

(makhluk sebelumnya) dan menjalankan hukum Allah di bumi. Namun, 

penekanan sering kali jatuh pada aspek "penguasaan" manusia. Ibn ‘Āshūr 

(1984, jilid 1, h. 402) dalam Al-Taḥrīr wa al-Tanwīr memberikan nuansa yang 

lebih dalam dengan menyatakan bahwa kekhalifahan adalah "menjalankan 

urusan Allah dalam mengatur makhluk-Nya sesuai dengan ketentuan syariat-

Nya". Ini adalah sebuah amanah (titipan), bukan hak milik. Quraish Shihab 

(2002, jilid 1, h. 125) mempertegas dengan menyatakan bahwa manusia adalah 

https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain


 
JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith  e-ISSN: 3123-6200 

https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain    

Volume 1 Nomor 1 Oktober 2025 

5 
JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith 

"wakil Tuhan", dan "seorang wakil harus bertindak sesuai dengan keinginan 

dan wewenang yang didelegasikan oleh yang diwakilinya". 

Dari sini, dapat didekonstruksi bahwa konsep khalifah bukanlah 

legitimasi untuk mengeksploitasi alam, melainkan pemberian otoritas yang 

disertai tanggung jawab (responsible authority). Tanggung jawab utama 

seorang khalifah adalah memelihara dan melestarikan bumi (ri’āyah, i’mār), 

sebagaimana diisyaratkan dalam QS. Hūd: 61, "Huwa ansyaakum min al-ardi 

waista'marakum feeha" (Dia telah menciptakan kamu dari bumi dan 

menjadikan kamu pemakmurnya). Pemakmuran (isti’mār) di sini berlawanan 

secara diametral dengan perusakan (ifsād). 

 

 

Istikhlaf dan Prinsip Keberlanjutan Ekologis 

Konsep istikhlaf (peneguhan di bumi) yang tersebar dalam beberapa 

ayat (misalnya, QS. Al-A’rāf: 74, QS. Al-Nūr: 55) memberikan dimensi dinamis 

pada konsep kekhalifahan. Istikhlaf bukanlah status yang diberikan begitu 

saja, melainkan sebuah proses yang terkait dengan tanggung jawab. Allah 

berfirman dalam QS. Al-Nūr: 55, "Wa’ada allāhū alladzīna āmanū minkum wa 

‘amilū al-ṣāliḥāti layastakhlifannahum fī al-arḍi..." (Allah telah menjanjikan 

kepada orang-orang yang beriman dan beramal saleh di antara kamu bahwa 

Dia sungguh-sungguh akan menjadikan mereka berkuasa di bumi...). 

Ayat ini dengan jelas menghubungkan peneguhan sebagai khalifah 

(layastakhlifannahum) dengan dua prasyarat: iman dan amal saleh. Dalam 

konteks ekologi, "amal saleh" dapat dan harus diperluas cakupannya hingga 

mencakup perbuatan-perbuatan yang menjaga kelestarian lingkungan. 

Kerusakan lingkungan (fasād fī al-barri wa al-baḥri) yang disebutkan dalam QS. 

Al-Rūm: 41 adalah kebalikan dari amal saleh ekologis. Oleh karena itu, 

keberlanjutan kekuasaan dan peradaban manusia di bumi (istikhlaf) 

bergantung pada sejauh mana mereka mampu menjaga keseimbangan 

ekologis. Ini adalah prinsip keberlanjutan (sustainability) yang sangat jelas 

(Khalid, 2002) 

 

Membangun Maqasid Ekologis: Hifz al-Bi’ah sebagai Dharuriyyah 

Untuk memperkuat kerangka teologis ini, pendekatan maqāṣid al-

sharī’ah menjadi sangat penting. Maqāṣid tradisional berpusat pada 

perlindungan lima hal pokok (al-ḍarūriyyāt al-khams): agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta. Namun, dalam menghadapi krisis eksistensial 

https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain


 
JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith  e-ISSN: 3123-6200 

https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain    

Volume 1 Nomor 1 Oktober 2025 

 

 

6 
JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith 

lingkungan, para pemikir kontemporer seperti Auda (2008) dan Ramazan 

(2017) berargumentasi untuk memperluas cakupannya dengan 

menambahkan ḥifẓ al-bi’ah (perlindungan lingkungan) sebagai kebutuhan 

primer yang keenam. 

Argumentasi ini sangat kuat. Mustahil melindungi agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta dalam sebuah lingkungan yang rusak, beracun, dan 

tidak layak huni. Air yang tercemar merusak jiwa (ḥifẓ al-nafs), bencana iklim 

mengancam keturunan (ḥifẓ al-nasl), polusi udara dapat merusak akal (ḥifẓ al-

‘aql), dan kerusakan sumber daya alam menghancurkan harta (ḥifẓ al-māl). 

Dengan demikian, etika kekhalifahan yang diejawantahkan dalam tindakan 

pelestarian lingkungan adalah sebuah keniscayaan untuk mewujudkan 

maqāṣid syari’ah itu sendiri. Tafsir ekologis terhadap 

konsep khalifah dan istikhlaf pada akhirnya bermuara pada pengakuan 

bahwa menjaga bumi adalah bagian tak terpisahkan dari menjalankan 

perintah agama. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini telah menunjukkan bahwa tafsir ekologis terhadap 

konsep khalifah dan istikhlaf dalam QS. Al-Baqarah: 30 menawarkan 

landasan teologis yang kokoh untuk merespons krisis lingkungan global. 

Melalui analisis semantik-konseptual dan pendekatan hermeneutika 

maqāṣidī, dapat disimpulkan bahwa: 

1. Konsep khalifah merupakan sebuah amanah kosmik yang menekankan 

tanggung jawab pemeliharaan (ri’āyah) dan pemakmuran (i’mār) atas 

bumi, bukan otoritas untuk mendominasi dan mengeksploitasi. 

2. Konsep istikhlaf menghubungkan secara langsung keberlangsungan 

peradaban manusia dengan komitmen ekologis mereka, menegaskan 

prinsip keberlanjutan dalam Islam. 

3. Pengintegrasian ḥifẓ al-bi’ah (perlindungan lingkungan) ke dalam 

kerangka maqāṣid al-sharī’ah sebagai kebutuhan primer memperkuat 

posisi etika lingkungan sebagai bagian sentral dari ajaran Islam. 

Implikasi dari penelitian ini adalah mendesaknya suatu upaya 

sistematis untuk mendakwahkan "ekoteologi" Islam yang berbasis pada 

reinterpretasi teks-teks suci. Pendidikan agama, khutbah Jumat, dan fatwa 

keagamaan perlu diarahkan untuk menginternalisasi etika kekhalifahan ini. 

Gerakan lingkungan di dunia Muslim akan menemukan momentum dan 

legitimasi yang lebih kuat ketika berakar pada khazanah intelektual dan 

https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain


 
JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith  e-ISSN: 3123-6200 

https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain    

Volume 1 Nomor 1 Oktober 2025 

7 
JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith 

spiritualnya sendiri, yang dalam hal ini adalah konsep kekhalifahan yang 

direvitalisasi. Dengan demikian, Islam dapat berkontribusi secara signifikan 

dalam upaya global mewujudkan pembangunan yang berkelanjutan dan 

berkeadilan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Al-Qurṭubī, M. ibn A. (2006). Al-Jāmi’ li Aḥkām al-Qur’ān. Dār al-Kutub al-

Miṣriyyah. 

Al-Ṭabarī, M. ibn J. (2001). Jāmi’ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān. Dār al-Hijr. 

Auda, J. (2008). Maqasid al-Shari'ah as philosophy of Islamic law: A systems 

approach. International Institute of Islamic 

Thought. https://doi.org/10.2307/j.ctvkc67tg 

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in 

psychology. Qualitative Research in Psychology, 3(2), 77-

101. https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa 

Choudhury, M. A. (2014). Tawhid and the world-systems: An ecological economics 

approach. World Scientific. https://doi.org/10.1142/8967 

Gusmian, I., & Khakim, A. (2021). Eco-Theology in the Qur'an: A thematic 

study of its conceptual and normative dimensions. Qudus International 

Journal of Islamic Studies, 9(1), 1-

30. https://doi.org/10.21043/qijis.v9i1.8956 

Ibn 'Āshūr, M. al-Ṭ. (1984). Al-Taḥrīr wa al-Tanwīr. Al-Dār al-Tūnisiyyah li al-

Nashr. 

IPCC. (2022). Climate change 2022: Impacts, adaptation and vulnerability. 

Contribution of Working Group II to the Sixth Assessment Report of 

the Intergovernmental Panel on Climate Change. Cambridge 

University Press. https://doi.org/10.1017/9781009325844 

Khalid, F. M. (2002). Islam and the environment. In Encyclopedia of global 

environmental change (Vol. 5, pp. 332-339). Wiley. 

https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain
https://doi.org/10.2307/j.ctvkc67tg
https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa
https://doi.org/10.1142/8967
https://doi.org/10.21043/qijis.v9i1.8956
https://doi.org/10.1017/9781009325844


 
JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith  e-ISSN: 3123-6200 

https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain    

Volume 1 Nomor 1 Oktober 2025 

 

 

8 
JALALAIN: Journal of Qur’an and Hadith 

Nasr, S. H. (1996). Religion and the order of nature. Oxford University 

Press. https://doi.org/10.1093/019510823X.001.0001 

Ozdemir, I. (2003). The ethical dimension of human attitude towards nature: A 

Muslim perspective. Insan Publications. 

Ramazan, T. (2017). Radical reform: Islamic ethics and liberation. Oxford 

University 

Press. https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780190469031.001.0001 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Misbah: Pesan, kesan, dan keserasian al-Qur'an. 

Lentera Hati. 

White, L., Jr. (1967). The historical roots of our ecologic crisis. Science, 

155(3767), 1203-1207. https://doi.org/10.1126/science.155.3767.1203 

 

 

 

 

https://journal.an-nur.org/index.php/jalalain
https://doi.org/10.1093/019510823X.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780190469031.001.0001
https://doi.org/10.1126/science.155.3767.1203

