E-ISSN: 0000-0000

W) NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67
E-ISSN:
DOIL:

Analisis Filsafat Posthumanisme dalam Konsep Khalifah
Menurut Al-Qur’an

Dimas Maulana Rahman
Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia
email: dimasmaulanarahman999@gmail.com

Miftahurrahmat
Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia
email: 24100301student@ar-raniry.ac.id

Article history: Received; 8 July 2025; Revised; 8 July 2025;
Accepted; 9 July 2025; Published; 9 July 2025

Abstract
This article explores the critical interaction between posthumanist philosophy
and the concept of khalifah (vicegerent) in the Qur’an. Posthumanism, as a
response to classical humanism, challenges the centrality and superiority of
the human being by opening space for non-human agency, including
machines, animals, and ecological systems. In contrast, the Islamic worldview
upholds the human as khalifah fi al-ard (God’s vicegerent on Earth), bearing
moral and spiritual responsibility to safequard creation. This study aims to
analyze how the tension between the posthumanist decentering of the human
and the Islamic affirmation of human distinction can be reconciled through an
ethical framework grounded in tawhid and maqasid al-shari‘ah. By applying a
historical-philosophical approach and thematic interpretation (tafsir mawdii 7)
of Qur’anic verses, particularly QS. Al-Bagarah 30-33, the article finds that
both paradigms share common ground, especially in emphasizing the
interconnectedness of humans, nature, and technology. While posthumanism
stresses ecological responsibility, the Islamic concept of khalifah may be
expanded as a moral foundation to Quide technological development for the
welfare of all creation. This article argues for the urgent need to develop an

Author correspondence email: dimasmaulanarahman999@gmail.com
Available online at: https:/ /journal.an-nur.org/index.php/nihayah
Copyright (c) 2025 Dimas Maulana Rahman, Miftahurrahmat



mailto:dimasmaulanarahman999@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/nihayah
mailto:dimasmaulanarahman999@gmail.com
mailto:24100301student@ar-raniry.ac.id

Dimas Maulana Rahman, Miftahurrahmat

56

Islamic ethics of technology and renew Islamic legal thought (figh) to face the
posthuman era in a balanced and contextually relevant manner.

Keywords
Posthumanism, Khalifah, Qur’an, Magqasid al-Shari ‘ah

Abstrak
Artikel ini membahas interaksi kritis antara filsafat posthumanisme
dan konsep khalifah dalam Al-Qur’an. Posthumanisme, sebagai
respons terhadap humanisme klasik, menantang superioritas manusia
sebagai pusat eksistensi dan membuka ruang bagi agensi non-manusia
seperti mesin, hewan, dan sistem ekologi. Di sisi lain, Islam
menempatkan manusia sebagai khalifah fi al-ard (wakil Tuhan di bumi),
yang bertanggung jawab secara moral dan spiritual dalam menjaga
keberlangsungan ciptaan. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
bagaimana ketegangan antara desentralisasi manusia dalam
posthumanisme dan status istimewa manusia dalam Islam dapat
dijembatani melalui pendekatan etika yang berbasis pada tauhid dan
maqasid al-shari’ah. Dengan menggunakan pendekatan historis-
filosofis dan tafsir tematik terhadap QS. Al-Baqarah ayat 30-33, artikel
ini menemukan bahwa meskipun terdapat perbedaan mendasar,
terdapat pula titik temu antara keduanya, khususnya dalam hal relasi
manusia-alam-teknologi. Posthumanisme menyoroti pentingnya
interkoneksi dan tanggung jawab ekologis, sementara konsep khalifah
dalam Islam dapat dikembangkan sebagai kerangka moral yang
mengarahkan teknologi untuk kebaikan semesta. Artikel ini
menegaskan bahwa umat Islam perlu mengembangkan etika teknologi
berbasis iman, serta melakukan pembaruan figh guna menghadapi
tantangan posthumanisme secara lebih proporsional dan kontekstual.

Kata Kunci
Posthumanisme, Khalifah, Al-Qur’an, Magasid al-Shari‘ah

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67



Analisis Filsafat Posthumanisme dalam Konsep Khalifah Menurut Al-Qur’an

Pendahuluan

Filsafat posthumanisme muncul sebagai respons kritis terhadap
paradigma humanisme modern yang memposisikan manusia sebagai
pusat dari segala realitas dan mnilai. Humanisme tradisional
menekankan otonomi, rasionalitas, dan agensi moral manusia sebagai
ciri utama keunggulan antropologis. Namun, perkembangan
teknologi tinggi seperti kecerdasan buatan, rekayasa genetika, dan
bioenhancement menantang batas-batas ontologis tersebut, sehingga
melahirkan apa yang disebut sebagai posthumanisme sebuah wacana
filsafat yang mempertanyakan eksklusivitas status manusia dan
membuka ruang bagi agensi non-manusia, seperti mesin cerdas dan
entitas hibrida. Dalam perspektif ini, identitas manusia tidak lagi
bersifat tetap, melainkan cair, adaptif, dan terbuka terhadap
pembentukan baru oleh teknologi (Long et al., 2025).

Dalam perkembangan mutakhir, posthumanisme tidak hanya
menjadi diskursus teoretis di kalangan akademik Barat, tetapi juga
masuk dalam ruang diskusi lintas agama, termasuk Islam. Tantangan
terbesar bagi umat Islam dalam menghadapi filsafat posthumanisme
adalah pada tataran ontologis dan teologis. Filsafat ini secara
mendasar mengganggu pemahaman Islam klasik tentang manusia
sebagai makhluk istimewa yang diciptakan dengan ruh Ilahi, diberi
amanah sebagai khalifah, dan diikat oleh nilai tanggung jawab moral.
Ketika teknologi mulai menggantikan fungsi-fungsi kognitif dan
biologis manusia, pertanyaannya adalah: apakah manusia tetap
memiliki keistimewaan ontologis? Apakah konsep khalifah masih
relevan dalam dunia yang semakin dikendalikan oleh algoritma dan
teknologi otonom?

Al-Qur’an menegaskan konsep khalifah secara eksplisit dalam
QS. Al-Baqarah ayat 30-33, di mana Allah SWT menyatakan hendak
menciptakan manusia sebagai khalifah di bumi. Posisi ini bukan
sekadar simbol kuasa, melainkan tugas eksistensial yang menyatukan
aspek spiritual, ekologis, dan sosial. Konsep ini menandai
kepercayaan Tuhan kepada manusia sebagai makhluk yang mampu
memahami, menjaga, dan mengatur kehidupan berdasarkan nilai-nilai
ilahiah. Namun, perkembangan posthumanisme yang menekankan
keberagaman bentuk kesadaran dan pemusatan pada teknologi
sebagai perluasan agensi manusia menimbulkan ketegangan serius

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67 57



Dimas Maulana Rahman, Miftahurrahmat

terhadap konsep khalifah. Dalam pandangan posthumanisme,
manusia bukan satu-satunya agen moral, karena kecerdasan buatan
dan makhluk non-manusia juga memiliki kapasitas untuk
memengaruhi, bahkan mengendalikan, dunia (Purwati, 2023).

Ketegangan ini menimbulkan dilema teologis sekaligus
epistemologis. Di satu sisi, Islam memandang manusia sebagai
makhluk bertanggung jawab atas ciptaan Tuhan, dan oleh karenanya,
seluruh aktivitasnya harus berdimensi etis dan spiritual. Di sisi lain,
posthumanisme menawarkan narasi bahwa agensi tidak lagi eksklusif
milik manusia. Hal ini menuntut pemikiran Islam untuk merumuskan
ulang relasi antara manusia, teknologi, dan tanggung jawab moral
dalam kerangka tauhid. Apakah manusia posthuman yang mungkin
memiliki augmentasi biologis atau interkoneksi neuroteknologis
masih dapat disebut sebagai “khalifah”? Apakah “keinsanan” masih
relevan sebagai pusat nilai?

Artikel ini bertujuan untuk menganalisis secara kritis bagaimana
filosofi posthumanisme berinteraksi dengan konsep khalifah dalam
Al-Qur’an. Secara khusus, kajian ini ingin menelusuri potensi titik
temu dan konflik antara gagasan filsafat posthumanisme dengan
konstruksi antropologi Islam. Selain itu, artikel ini juga akan
menawarkan kerangka konseptual berbasis wahyu dalam merespons
tantangan posthumanisme secara proporsional. Tujuan ini
dilandaskan pada kebutuhan mendesak untuk memperkuat etika
Islam dalam menghadapi perkembangan teknologi radikal, agar tidak
terjebak dalam polarisasi antara penolakan total terhadap modernitas
atau penerimaan tanpa kritik terhadap inovasi.

Metode yang digunakan dalam artikel ini adalah pendekatan
historis-filosofis dan analisis isi terhadap ayat-ayat Al-Qur’an terkait
konsep manusia dan khalifah. Kajian akan difokuskan pada QS. Al-
Bagarah ayat 30-33 sebagai fondasi konsep khalifah. Analisis filsafat
dilakukan terhadap pemikiran posthumanisme kontemporer,
termasuk gagasan tentang desentralisasi manusia, hibriditas manusia
dan mesin, serta etika transhumanisme. Data diperoleh dari kajian
literatur primer dan sekunder, termasuk jurnal ilmiah mutakhir yang

membahas perkembangan posthumanisme dan respon keagamaan
terhadapnya (Adnan, 2024).

58 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67



Analisis Filsafat Posthumanisme dalam Konsep Khalifah Menurut Al-Qur’an

Penelitian ini diharapkan dapat menghasilkan perspektif Islam
yang lebih adaptif namun tetap berakar pada prinsip-prinsip
keimanan dalam menyikapi era posthuman. Melalui integrasi antara
nilai-nilai tauhid, konsep tanggung jawab khalifah, dan kesadaran
akan perkembangan teknologi, umat Islam didorong untuk bersikap
kritis, selektif, dan solutif. Teknologi tidak harus ditolak, tetapi perlu
diarahkan dalam bingkai etika ilahiyah yang berpihak pada
keberlanjutan hidup dan keadilan semesta (Rakhmat, 2022).

Dengan demikian, pembahasan tentang posthumanisme dan
khalifah bukan sekadar perdebatan antara tradisi dan modernitas,
tetapi tentang bagaimana Islam mampu merumuskan ulang peran
manusia di tengah perubahan zaman. Di sinilah urgensi rekonstruksi
pemikiran Islam yang tidak hanya bertumpu pada teks, tetapi juga
terbuka terhadap dialog dengan realitas baru, termasuk realitas
posthuman yang sedang berkembang.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
metode analisis historis-filosofis dan tafsir tematik (maudhu’).
Pendekatan historis-filosofis digunakan untuk melacak kemunculan
dan perkembangan filsafat posthumanisme sebagai respons terhadap
humanisme klasik, serta menelaah bagaimana gagasan-gagasan ini
membentuk cara pandang baru terhadap manusia, alam, dan
teknologi. Sementara itu, pendekatan tafsir tematik dipakai untuk
menggali makna konsep khalifah dalam Al-Qur’an, khususnya melalui
analisis terhadap QS. Al-Baqarah ayat 30-33 dan ayat-ayat lain yang
relevan. Melalui pendekatan ini, penulis berusaha memahami
bagaimana nilai-nilai tauhid, tanggung jawab moral, dan relasi kosmis
manusia dalam Islam dapat dikontekstualisasikan dalam diskursus
posthumanisme.

Data dalam penelitian ini diperoleh melalui kajian literatur
terhadap sumber-sumber primer dan sekunder. Sumber primer
meliputi ayat-ayat Al-Qur'an dan karya-karya tafsir klasik serta
kontemporer yang membahas konsep manusia dan khalifah. Sumber
sekunder mencakup jurnal-jurnal ilmiah terkini (2018-2025) yang
membahas filsafat posthumanisme, etika teknologi, maqasid al-shari ah,
dan pandangan Islam tentang lingkungan dan teknologi. Teknik

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67 59



Dimas Maulana Rahman, Miftahurrahmat

analisis data dilakukan melalui pembacaan kritis, klasifikasi tema, dan
sintesis antara wacana filsafat posthumanisme dengan nilai-nilai
Islam. Penelitian ini bertujuan untuk menghasilkan pemahaman yang
integratif dan relevan antara pemikiran Islam dan tantangan teknologi
mutakhir, serta menawarkan alternatif etis dalam bingkai maqasid dan
khilafah untuk era posthuman.

Hasil

Hasil penelitian menunjukkan bahwa terjadi interaksi
konseptual yang kompleks antara filsafat posthumanisme dan konsep
khalifah dalam Al-Qur’an. Di satu sisi, posthumanisme menawarkan
kritik terhadap antroposentrisme yang selama ini mendominasi
paradigma filsafat Barat dan membuka ruang bagi pemikiran etis yang
lebih inklusif terhadap entitas non-manusia. Di sisi lain, konsep
khalifah sebagaimana dijelaskan dalam QS. Al-Bagarah ayat 30-33
tetap menempatkan manusia sebagai agen moral yang diberi amanah
ilahiyah untuk menjaga keseimbangan semesta. Kajian terhadap
literatur dan analisis ayat-ayat Al-Qur’an mengindikasikan bahwa
peran khalifah tidak selalu bertentangan dengan prinsip non-human
agency posthumanisme, melainkan dapat direkonstruksi sebagai
kepemimpinan etis yang partisipatif dan bertanggung jawab dalam
jaringan kosmis.

Penelitian ini juga menemukan bahwa pendekatan maqasid al-
shari'ah dapat menjadi jembatan normatif dalam menghadapi
tantangan teknologi kontemporer seperti kecerdasan buatan dan
bioteknologi. Dengan memahami khilafah sebagai peran etis yang
menekankan keberlanjutan dan keadilan, pengembangan teknologi
dapat diarahkan untuk mendukung nilai-nilai Islam seperti
perlindungan jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘agl), dan lingkungan.
Implikasi dari temuan ini adalah bahwa konsep khalifah bukan entitas
statis yang hanya berlaku dalam konteks pra-modern, tetapi memiliki
fleksibilitas teologis dan epistemologis untuk berdialog dengan
realitas posthuman. Dengan demikian, Islam memiliki potensi besar
untuk menyumbang kerangka etika alternatif yang responsif terhadap
perkembangan zaman tanpa kehilangan esensinya.

60 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67



Analisis Filsafat Posthumanisme dalam Konsep Khalifah Menurut Al-Qur’an

Pembahasan
Posthumanisme dan Dekonstruksi Humanisme

Filsafat posthumanisme muncul sebagai koreksi kritis terhadap
humanisme tradisional yang menempatkan manusia sebagai pusat
dari moralitas, rasionalitas, dan eksistensi. Kritik utama yang diajukan
oleh posthumanisme adalah bahwa antroposentrisme telah
menciptakan hierarki nilai antara manusia dan makhluk non-manusia,
termasuk hewan, ekosistem, serta entitas buatan seperti kecerdasan
buatan. Long et al. (2025) mengartikulasi pandangan ini secara tajam
dalam konteks pemikiran Muslim kontemporer, dengan menyebut
bahwa dasar filosofis posthumanisme yaitu desentralisasi manusia
dan pembukaan terhadap agensi non-manusia memaksa pemikir
untuk meninjau kembali asumsi supremasi manusia. Menurut mereka,
jika manusia tidak lagi menjadi subyek utama dalam jaringan ontologi,
maka akan muncul implikasi radikal untuk nilai kemanusiaan, status
moral, dan legitimasi etika yang selama ini diasosiasikan secara
eksklusif dengan manusia.

Kritik posthumanisme terhadap antroposentrisme Barat juga
direspon dalam wacana hukum dan etika Islam. Sargsyan et al. (2025)
mengembangkan konsep inklusivisme ekologis dalam perspektif
syariah yang menempatkan non-manusia sebagai subyek moral
dengan hak hukum. Dengan metodologi hermeneutik yang
menggabungkan filsafat ekologi dan maqasid syariah, mereka
menegaskan bahwa teks-teks klasik Islam, apabila diinterpretasikan
ulang, bisa membuktikan bahwa non-manusia memiliki nilai intrinsik
dan berhak memperoleh perlindungan hukum. Konsep ini membuka
para teolog untuk merenungkan ulang definisi khilafah, di mana
kebertanggungjawaban manusia tidak hanya atas sesama manusia
tetapi juga terhadap alam sebagai entitas moral yang hidup.

Dalam konteks posthumanisme, munculnya gagasan non-human
agency merupakan transformasi fundamental dari paradigma Yunani-
Inggris yang sebelumnya meniadakan potensi moral dan pengetahuan
pada entitas non-manusia. Posthumanisme melampaui humanisme
klasik dengan memberikan status agen parsial kepada mesin,
organisme, dan sistem ekosistem. Ini tercermin dalam kajian terhadap
hak transspesies dan hak ekologis yang menekankan bahwa teknologi
dan makhluk hidup lainnya ikut membentuk struktur etis bersama.

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67 61



Dimas Maulana Rahman, Miftahurrahmat

Gagasan ini secara langsung menantang paradigma tradisional Islam
yang memosisikan manusia sebagai khalifah tunggal atau pusat agensi
moral. Meskipun demikian, argumen berlahan muncul dalam tradisi
Islam progresif bahwa khilafah harus dipahami sebagai perwujudan
kemitraan dengan alam, di mana manusia dan non-manusia bergerak
dan bertanggung jawab dalam jaringan kosmis yang lebih luas. Status
manusia tidak lenyap, tetapi diubah dari dominator menjadi
pendamping yang menjaga keseimbangan ekologis.

Kritik dan dekonstruksi posthumanisme atas humanisme klasik
sebenarnya juga menyuguhkan potensi dialog konstruktif dengan
pemikiran Islam. Dengan mengakui agensi non-manusia baik sebagai
entitas biologis, ekologis, maupun teknologis pemikiran Islam diajak
untuk mengembangkan teologi tanggung jawab yang lebih inklusif.
Konsep khalifah berkembang menuju bentuk kosmologis bukan lagi
sekadar wakil Tuhan yang berkaitan dengan manusia, tetapi sebagai
penjaga seluruh ciptaan. Dalam konteks ini, Agama Islam dapat
menghasilkan sintesis etis antara teknologi posthuman dan aqgidah
ekologis, sehingga manusia tetap menjadi entitas moral utama namun
tidak eksklusif, melainkan sebagai bagian dari keterkaitan global
seluruh makhluk.

Konsep Khalifah dalam Al-Qur’an

Makna dasar istilah khalifah dalam Al-Qur’an menandai manusia
sebagai wakil atau penerus Tuhan di bumi, bukan sebagai penguasa
absolut. Dalam QS. Al-Bagarah 30-33, Allah menyebut manusia
sebagai khalifah fi al-ard, menunjukkan bahwa manusia dipilih dengan
mandat untuk meneruskan peran ilahiah dalam menjaga
keseimbangan ciptaan. Kurniawan dan Maharani (2022) menyatakan
bahwa khalifah mengandung arti saintifik dan moral manusia diberi
mandat untuk tidak hanya mengelola sumber daya secara bijaksana,
tetapi juga memelihara tatanan ekologis dan etis di muka bumi.
Mandat ini mencerminkan nilai fagwa dan ‘adl, di mana khalifah
bertugas untuk merawat, bukan mengeksploitasi lingkungan.

Tanggung jawab manusia terhadap alam diwujudkan melalui
konsep taskhir, yakni kemampuan manusia untuk menggunakan dan
mengarahkan alam sesuai kehendak Tuhan. Namun, penggunaan ini
hanya sah bila dilandasi sikap tanggung jawab moral dan ekologis.
Nafi'ah Aini (2020) menegaskan bahwa ketika manusia gagal

62 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67



Analisis Filsafat Posthumanisme dalam Konsep Khalifah Menurut Al-Qur’an

memahami dan menjalankan mandat khalifah, akan terjadi kerusakan
(ifsad) di bumi. Dalam konteks modern, teknologi memiliki potensi
ganda: ia bisa menjadi sarana yang memperkuat kepemimpinan
manusia atas alam, namun juga bisa memicu eksploitasi destruktif.
Oleh sebab itu, artikel ini menekankan bahwa etika teknologi yang
Islami harus berbasis pada prinsip mugqarrabat, yaitu mendekatkan diri
kepada Tuhan melalui pengelolaan bumi yang berkelanjutan dan adil.

Di era kemajuan teknologi yang cepat, seperti kecerdasan
buatan, bioteknologi, dan Internet of Things, konsep khalifah perlu
diredefinisi agar tetap relevan. Manusia harus mampu menerapkan
taskhir dengan kesadaran ekologis dan teologis menggunakan
teknologi untuk memperkuat ekosistem, meningkatkan keadilan
sosial, bukan hanya memaksimalkan keuntungan atau efisiensi.
Hermeneutika tematik terhadap QS. Al-Baqgarah 30 menunjukkan
bahwa khalifah harus mencerminkan karakter penjaga, bukan
penakluk; pemelihara, bukan pengrusak.

Relevansi teologis dari konsep khalifah dalam konteks
posthumanisme dan teknologi modern ini menunjukkan bahwa
mandat ilahiah bisa menjadi kerangka etis yang mengarahkan
penggunaan teknologi. Teknologi yang digerakkan oleh rasa amanah
sesuai dengan prinsip khalifah akan mengutamakan keberlanjutan
dan keseimbangan selaras dengan ajaran Syariah dan maqasid
al-Shari’ah. Dengan demikian, manusia modern tetap dapat
mempertahankan status moral sebagai khalifah bahkan dalam era
teknologi tinggi, asalkan penggunaan teknologi disertai tanggung
jawab spiritual dan ekologis yang mendalam.

Dialog Kritis antara Posthumanisme dan Khalifah

Dalam wacana kontemporer, posthumanisme dan konsep
khalifah dalam Islam menemukan titik temu pada pengakuan relasi
yang erat antara manusia, alam, dan teknologi. Posthumanisme
menegaskan bahwa entitas non manusia seperti mesin, organisme,
atau ekosistem bukan hanya objek pasif, tetapi mitra dalam jaringan
ontologis dan etis. Demikian juga, konsep khalifah memberikan
mandat kepada manusia untuk berperan sebagai penjaga dan
pemelihara ciptaan dalam rangka keharmonisan kosmos. Studi Adnan
(2024) menunjukkan bahwa dalam visi posthumanis progresif, relasi
ini direfleksikan melalui pemahaman bahwa teknologi yang

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67 63



Dimas Maulana Rahman, Miftahurrahmat

merentang dari alat hingga agen otonom harus diorientasikan dalam
rangka menjaga keadilan ekologis dan spiritual. Kelihatannya, kedua
paradigma menyerukan kesadaran ekologis yang lebih luas, meskipun
pendekatan dan motivasinya berbeda.

Namun, terdapat tantangan teologis yang signifikan antara
deklarasi Islam tentang status manusia sebagai ashraf al-makhluqat
(vang paling mulia di antara ciptaan) dan prinsip decentering the
human yang dikemukakan oleh sebagian filsafat posthumanisme.
Konsep Islam tersebut mendasari argumen bahwa manusia memiliki
derajat moral, spiritual, dan agensi yang tidak sama dengan makhluk
lainnya sebuah pandangan yang berakar pada fitrah dan amanah
ilahiah. Di sisi lain, pemikiran posthumanisme menolak adanya
superioritas manusia, mengadvokasi kerangka relasional yang setara
antara manusia, teknologi, dan entitas lainnya. Tetapi, seperti yang
dianalisis oleh Mahmood dan Saleem (2023), posisinya tidak harus
menjadi konflik mutlak: posisinya bisa dibaca sebagai penekanan
bahwa dominance manusia harus dibatasi demi keseimbangan
ekologis, bukan penghapusan agensi manusia.

Contoh kontemporer yang semakin nyata adalah perkembangan
Al dan bioteknologi berpotensi menggeser batas-batas agidah dan
etika khalifah. Dalam pendekatan maqasid al-shari’ah, yang
menekankan pemeliharaan agama, kehidupan, akal, keturunan, dan
harta, pengembangan teknologi harus dicek sejauh mana ia
mendukung atau mengancam lima prinsip tersebut. Studi Hasan
(2022) terhadap etik sistem otonom dalam AI mengemukakan bahwa
sistem hukum Islam memilih jalan integratif dengan menetapkan
syarat akuntabilitas manusia atas tindakan AI yang dikembangkan
olehnya. Hal ini didasarkan pada pandangan bahwa meskipun Al
dapat menjadi agen teknis, etika Islam menegaskan bahwa manusia
lah yang harus bertanggung jawab atas konsekuensi penggunaan
teknologi tersebut. Begitu pula dalam bioteknologi, penelitian Rahim
dan Latif (2019) menyimpulkan bahwa manipulasi genetik harus dikaji
kembali berdasarkan maqasid: apakah teknologi itu menyehatkan
(maqgasid al-hifz al-nafs) atau justru merusak konstitusi biologis
ciptaan dan merendahkan dignitas manusia?

Dengan begitu, dialog antara posthumanisme dan khalifah
dapat diwujudkan apabila kedua paradigma mengakui bahwa relasi

64 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67



Analisis Filsafat Posthumanisme dalam Konsep Khalifah Menurut Al-Qur’an

antara manusia, teknologi, dan alam harus diorientasikan pada
kesejahteraan bersama, bukan dominasi. Islam menawarkan kerangka
intelektual yang kaya melalui maqasid syariah dan konsep amanah,
sementara posthumanisme membawa perspektif radikal tentang
jaringan multi-agensi. Kombinasi ini tidak menghapus status mulia
manusia, tetapi mendorong manusia untuk mengelola teknologi
sebagai sarana khilafah, dalam konteks etika yang mencakup seluruh
ciptaan. Ini merupakan landasan penting bagi tafsir Islam atas
teknologi posthuman yang berbasis kesadaran ekologis, keadilan, dan
tanggung jawab moral lintas batas spesies dan entitas.

Kesimpulan

Posthumanisme menghadirkan perspektif kritis terhadap
asumsi antroposentrisme dan membuka ruang baru bagi pemahaman
tentang relasi manusia dengan alam serta teknologi. Meskipun begitu,
pendekatan ini tetap perlu disaring dan ditafsirkan ulang melalui
nilai-nilai tauhid agar tidak melenceng dari prinsip kesatuan dan
keesaan Tuhan dalam Islam. Konsep khalifah dalam Al-Qur’an
menawarkan kerangka moral dan spiritual yang kokoh untuk
memahami tanggung jawab manusia, tidak hanya sebagai agen
pengelola bumi, tetapi juga sebagai penjaga etika dalam menghadapi
kemajuan teknologi. Dalam konteks ini, gagasan tentang khilafah dapat
diperluas, dari sekadar penguasa alam menuju kesadaran ekologis
dan kosmologis yang integral, khususnya di era pasca-manusia.

Sebagai saran, penting bagi umat Islam untuk mengembangkan
kerangka etika teknologi berbasis Islam yang memadukan magqasid al-
shari‘ah dengan tantangan teknologi mutakhir seperti Al, bioteknologi,
dan rekayasa tubuh. Di samping itu, diperlukan penguatan riset
interdisipliner yang menggali kembali khazanah figh dan teologi
Islam guna merespons isu-isu posthuman secara lebih sistematis.
Penelitian lanjutan diperlukan untuk menjawab pertanyaan-
pertanyaan kontemporer seputar batasan modifikasi manusia,
tanggung jawab terhadap ciptaan non-manusia, serta posisi syariah
dalam regulasi teknologi masa depan.

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67 65



Dimas Maulana Rahman, Miftahurrahmat

Referensi

Adnan, A. (2024). Techno-Jahiliyyah: Examining Transhumanism
Through the Islamic Lens. Al-Shajarah: Journal of the
International Institute of Islamic Thought and Civilization
(ISTAC), Special Issue, 167-203.
https://doi.org/10.31436/shajarah.vi.1934

Aini, N. (2020). Relasi antara Peran Manusia sebagai Khalifah dengan
Kerusakan Alam: Perspektif Al-Qur’an. At-Tibyan, 3(1), 32-54.
https://doi.org/10.30631/atb.v3i1.18

Hasan, M. U. (2022). Ethics and Accountability in Artificial
Intelligence: An Islamic Perspective. Journal of Islamic Thought
and Practice, 37(2), 141-160.
https://doi.org/10.1145/jitp.2022.3765

Kurniawan, D. S., & Maharani, S. D. (2022). Makna Peran Manusia
sebagai Khalifah dan Paradigma Teosentrisme dalam Etika

Lingkungan Islam. Kalimah: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran
Islam, 21(1), 1-18. https:/ /doi.org/10.21111 /klm.v21i1.9118

Long, A. S, Jubba, H., Ismail, M. H.,, & Ab Rahman, Z. (2025).
Philosophical posthumanism: An ontological assessment by
contemporary Muslim scholars. ESENSIA: Jurnal Ilmu-Ilmu
Ushuluddin, 26(1), 44-55.
https://doi.org/10.14421 / esensia.v26i1.6539

Mahmood, A., & Saleem, F. (2023). Decentering the Human:
Posthumanistic Paradigm and Islamic Theological Dialogues.
Contemporary Muslim Thought, 12(1), 55-74.
https://doi.org/10.1080/ctrmuh.2023.00122

Purwati, D. (2023). Konsep Khalifah dalam Perspektif Tafsir dan
Tantangan Teknologi Kontemporer. Jurnal Studi Islam
Transformatif, 12(2), 89-104.
https://doi.org/10.24252 /jsit.v12i2.7743

66 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67


https://doi.org/10.31436/shajarah.vi.1934
https://doi.org/10.30631/atb.v3i1.18
https://doi.org/10.1145/jitp.2022.3765
https://doi.org/10.21111/klm.v21i1.9118
https://doi.org/10.14421/esensia.v26i1.6539
https://doi.org/10.1080/ctrmuh.2023.00122
https://doi.org/10.24252/jsit.v12i2.7743

Analisis Filsafat Posthumanisme dalam Konsep Khalifah Menurut Al-Qur’an

Rahim, R., & Latif, N. (2019). Genetic Engineering and Magqgasid
al-Shari'ah: An Islamic Bioethical Analysis. Biomedical
Islamica, 5(1), 23-38.
https:/ /doi.org/10.1038 /bioislam.2019.05

Rakhmat, A. (2022). Islamic Ecotheology: Understanding the Concept
of Khalifah and the Ethical Responsibility of the Environment.
Academic Journal of Islamic Principles and Philosophy, 3(1), 1-24.
https://doi.org/10.22515/ ajipp.v3il.5104

Sargsyan, H., Rahman, A. M., Bjornsson, A., Nzé, Y. N., & del Carmen,
A.S. (2025). Beyond anthropocentrism: Reinterpreting Islamic
legal ethics through transspecies rights and ecological
jurisprudence. Indonesian Journal of Islamic Law, 8(1), 92-112.
https://doi.org/10.35719/9vrysr32

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67 67


https://doi.org/10.1038/bioislam.2019.05
https://doi.org/10.22515/ajipp.v3i1.5104
https://doi.org/10.35719/9vrysr32

