
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67 
E-ISSN:  

DOI:  
 

 
Author correspondence email: dimasmaulanarahman999@gmail.com 
Available online at: https://journal.an-nur.org/index.php/nihayah 
Copyright (c) 2025 Dimas Maulana Rahman, Miftahurrahmat 
 

 
 

 

Analisis Filsafat Posthumanisme dalam Konsep Khalifah 
Menurut Al-Qur’an 

 
Dimas Maulana Rahman 

Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia 
email: dimasmaulanarahman999@gmail.com 

 

Miftahurrahmat 
 Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia 

email: 24100301student@ar-raniry.ac.id 
 

 Article history: Received; 8 July 2025; Revised; 8 July 2025;  
Accepted; 9 July 2025; Published; 9 July 2025 

 

 
Abstract 

This article explores the critical interaction between posthumanist philosophy 

and the concept of khalīfah (vicegerent) in the Qur’an. Posthumanism, as a 

response to classical humanism, challenges the centrality and superiority of 

the human being by opening space for non-human agency, including 

machines, animals, and ecological systems. In contrast, the Islamic worldview 

upholds the human as khalīfah fī al-arḍ (God’s vicegerent on Earth), bearing 

moral and spiritual responsibility to safeguard creation. This study aims to 

analyze how the tension between the posthumanist decentering of the human 

and the Islamic affirmation of human distinction can be reconciled through an 

ethical framework grounded in tawḥīd and maqāṣid al-sharīʿah. By applying a 

historical-philosophical approach and thematic interpretation (tafsīr mawḍūʿī) 

of Qur’anic verses, particularly QS. Al-Baqarah 30–33, the article finds that 

both paradigms share common ground, especially in emphasizing the 

interconnectedness of humans, nature, and technology. While posthumanism 

stresses ecological responsibility, the Islamic concept of khalīfah may be 

expanded as a moral foundation to guide technological development for the 

welfare of all creation. This article argues for the urgent need to develop an 

mailto:dimasmaulanarahman999@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/nihayah
mailto:dimasmaulanarahman999@gmail.com
mailto:24100301student@ar-raniry.ac.id


Dimas Maulana Rahman, Miftahurrahmat 
 

 
56 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67  

 

Islamic ethics of technology and renew Islamic legal thought (fiqh) to face the 

posthuman era in a balanced and contextually relevant manner. 

Keywords 

Posthumanism, Khalifah, Qur’an, Maqāṣid al-Sharīʿah  

Abstrak 
Artikel ini membahas interaksi kritis antara filsafat posthumanisme 

dan konsep khalifah dalam Al-Qur’an. Posthumanisme, sebagai 

respons terhadap humanisme klasik, menantang superioritas manusia 

sebagai pusat eksistensi dan membuka ruang bagi agensi non-manusia 

seperti mesin, hewan, dan sistem ekologi. Di sisi lain, Islam 

menempatkan manusia sebagai khalīfah fī al-arḍ (wakil Tuhan di bumi), 

yang bertanggung jawab secara moral dan spiritual dalam menjaga 

keberlangsungan ciptaan. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

bagaimana ketegangan antara desentralisasi manusia dalam 

posthumanisme dan status istimewa manusia dalam Islam dapat 

dijembatani melalui pendekatan etika yang berbasis pada tauhid dan 

maqāṣid al-sharīʿah. Dengan menggunakan pendekatan historis-

filosofis dan tafsir tematik terhadap QS. Al-Baqarah ayat 30–33, artikel 

ini menemukan bahwa meskipun terdapat perbedaan mendasar, 

terdapat pula titik temu antara keduanya, khususnya dalam hal relasi 

manusia-alam-teknologi. Posthumanisme menyoroti pentingnya 

interkoneksi dan tanggung jawab ekologis, sementara konsep khalifah 

dalam Islam dapat dikembangkan sebagai kerangka moral yang 

mengarahkan teknologi untuk kebaikan semesta. Artikel ini 

menegaskan bahwa umat Islam perlu mengembangkan etika teknologi 

berbasis iman, serta melakukan pembaruan fiqh guna menghadapi 

tantangan posthumanisme secara lebih proporsional dan kontekstual. 

 

Kata Kunci 
Posthumanisme, Khalifah, Al-Qur’an, Maqāṣid al-Sharīʿah 

 
 
  



Analisis Filsafat Posthumanisme dalam Konsep Khalifah Menurut Al-Qur’an 

 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67     57 

 

Pendahuluan 
Filsafat posthumanisme muncul sebagai respons kritis terhadap 

paradigma humanisme modern yang memposisikan manusia sebagai 
pusat dari segala realitas dan nilai. Humanisme tradisional 
menekankan otonomi, rasionalitas, dan agensi moral manusia sebagai 
ciri utama keunggulan antropologis. Namun, perkembangan 
teknologi tinggi seperti kecerdasan buatan, rekayasa genetika, dan 
bioenhancement menantang batas-batas ontologis tersebut, sehingga 
melahirkan apa yang disebut sebagai posthumanisme sebuah wacana 
filsafat yang mempertanyakan eksklusivitas status manusia dan 
membuka ruang bagi agensi non-manusia, seperti mesin cerdas dan 
entitas hibrida. Dalam perspektif ini, identitas manusia tidak lagi 
bersifat tetap, melainkan cair, adaptif, dan terbuka terhadap 
pembentukan baru oleh teknologi (Long et al., 2025). 

Dalam perkembangan mutakhir, posthumanisme tidak hanya 
menjadi diskursus teoretis di kalangan akademik Barat, tetapi juga 
masuk dalam ruang diskusi lintas agama, termasuk Islam. Tantangan 
terbesar bagi umat Islam dalam menghadapi filsafat posthumanisme 
adalah pada tataran ontologis dan teologis. Filsafat ini secara 
mendasar mengganggu pemahaman Islam klasik tentang manusia 
sebagai makhluk istimewa yang diciptakan dengan ruh Ilahi, diberi 
amanah sebagai khalifah, dan diikat oleh nilai tanggung jawab moral. 
Ketika teknologi mulai menggantikan fungsi-fungsi kognitif dan 
biologis manusia, pertanyaannya adalah: apakah manusia tetap 
memiliki keistimewaan ontologis? Apakah konsep khalifah masih 
relevan dalam dunia yang semakin dikendalikan oleh algoritma dan 
teknologi otonom? 

Al-Qur’an menegaskan konsep khalifah secara eksplisit dalam 
QS. Al-Baqarah ayat 30–33, di mana Allah SWT menyatakan hendak 
menciptakan manusia sebagai khalifah di bumi. Posisi ini bukan 
sekadar simbol kuasa, melainkan tugas eksistensial yang menyatukan 
aspek spiritual, ekologis, dan sosial. Konsep ini menandai 
kepercayaan Tuhan kepada manusia sebagai makhluk yang mampu 
memahami, menjaga, dan mengatur kehidupan berdasarkan nilai-nilai 
ilahiah. Namun, perkembangan posthumanisme yang menekankan 
keberagaman bentuk kesadaran dan pemusatan pada teknologi 
sebagai perluasan agensi manusia menimbulkan ketegangan serius 



Dimas Maulana Rahman, Miftahurrahmat 
 

 
58 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67  

 

terhadap konsep khalifah. Dalam pandangan posthumanisme, 
manusia bukan satu-satunya agen moral, karena kecerdasan buatan 
dan makhluk non-manusia juga memiliki kapasitas untuk 
memengaruhi, bahkan mengendalikan, dunia (Purwati, 2023). 

Ketegangan ini menimbulkan dilema teologis sekaligus 
epistemologis. Di satu sisi, Islam memandang manusia sebagai 
makhluk bertanggung jawab atas ciptaan Tuhan, dan oleh karenanya, 
seluruh aktivitasnya harus berdimensi etis dan spiritual. Di sisi lain, 
posthumanisme menawarkan narasi bahwa agensi tidak lagi eksklusif 
milik manusia. Hal ini menuntut pemikiran Islam untuk merumuskan 
ulang relasi antara manusia, teknologi, dan tanggung jawab moral 
dalam kerangka tauhid. Apakah manusia posthuman yang mungkin 
memiliki augmentasi biologis atau interkoneksi neuroteknologis 
masih dapat disebut sebagai “khalifah”? Apakah “keinsanan” masih 
relevan sebagai pusat nilai? 

Artikel ini bertujuan untuk menganalisis secara kritis bagaimana 
filosofi posthumanisme berinteraksi dengan konsep khalifah dalam 
Al-Qur’an. Secara khusus, kajian ini ingin menelusuri potensi titik 
temu dan konflik antara gagasan filsafat posthumanisme dengan 
konstruksi antropologi Islam. Selain itu, artikel ini juga akan 
menawarkan kerangka konseptual berbasis wahyu dalam merespons 
tantangan posthumanisme secara proporsional. Tujuan ini 
dilandaskan pada kebutuhan mendesak untuk memperkuat etika 
Islam dalam menghadapi perkembangan teknologi radikal, agar tidak 
terjebak dalam polarisasi antara penolakan total terhadap modernitas 
atau penerimaan tanpa kritik terhadap inovasi. 

Metode yang digunakan dalam artikel ini adalah pendekatan 
historis-filosofis dan analisis isi terhadap ayat-ayat Al-Qur’an terkait 
konsep manusia dan khalifah. Kajian akan difokuskan pada QS. Al-
Baqarah ayat 30–33 sebagai fondasi konsep khalifah. Analisis filsafat 
dilakukan terhadap pemikiran posthumanisme kontemporer, 
termasuk gagasan tentang desentralisasi manusia, hibriditas manusia 
dan mesin, serta etika transhumanisme. Data diperoleh dari kajian 
literatur primer dan sekunder, termasuk jurnal ilmiah mutakhir yang 
membahas perkembangan posthumanisme dan respon keagamaan 
terhadapnya (Adnan, 2024). 



Analisis Filsafat Posthumanisme dalam Konsep Khalifah Menurut Al-Qur’an 

 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67     59 

 

Penelitian ini diharapkan dapat menghasilkan perspektif Islam 
yang lebih adaptif namun tetap berakar pada prinsip-prinsip 
keimanan dalam menyikapi era posthuman. Melalui integrasi antara 
nilai-nilai tauhid, konsep tanggung jawab khalifah, dan kesadaran 
akan perkembangan teknologi, umat Islam didorong untuk bersikap 
kritis, selektif, dan solutif. Teknologi tidak harus ditolak, tetapi perlu 
diarahkan dalam bingkai etika ilahiyah yang berpihak pada 
keberlanjutan hidup dan keadilan semesta (Rakhmat, 2022). 

Dengan demikian, pembahasan tentang posthumanisme dan 
khalifah bukan sekadar perdebatan antara tradisi dan modernitas, 
tetapi tentang bagaimana Islam mampu merumuskan ulang peran 
manusia di tengah perubahan zaman. Di sinilah urgensi rekonstruksi 
pemikiran Islam yang tidak hanya bertumpu pada teks, tetapi juga 
terbuka terhadap dialog dengan realitas baru, termasuk realitas 
posthuman yang sedang berkembang. 
 
Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 
metode analisis historis-filosofis dan tafsir tematik (maudhu‘i). 
Pendekatan historis-filosofis digunakan untuk melacak kemunculan 
dan perkembangan filsafat posthumanisme sebagai respons terhadap 
humanisme klasik, serta menelaah bagaimana gagasan-gagasan ini 
membentuk cara pandang baru terhadap manusia, alam, dan 
teknologi. Sementara itu, pendekatan tafsir tematik dipakai untuk 
menggali makna konsep khalifah dalam Al-Qur’an, khususnya melalui 
analisis terhadap QS. Al-Baqarah ayat 30–33 dan ayat-ayat lain yang 
relevan. Melalui pendekatan ini, penulis berusaha memahami 
bagaimana nilai-nilai tauhid, tanggung jawab moral, dan relasi kosmis 
manusia dalam Islam dapat dikontekstualisasikan dalam diskursus 
posthumanisme. 

Data dalam penelitian ini diperoleh melalui kajian literatur 
terhadap sumber-sumber primer dan sekunder. Sumber primer 
meliputi ayat-ayat Al-Qur’an dan karya-karya tafsir klasik serta 
kontemporer yang membahas konsep manusia dan khalifah. Sumber 
sekunder mencakup jurnal-jurnal ilmiah terkini (2018–2025) yang 
membahas filsafat posthumanisme, etika teknologi, maqāṣid al-sharīʿah, 
dan pandangan Islam tentang lingkungan dan teknologi. Teknik 



Dimas Maulana Rahman, Miftahurrahmat 
 

 
60 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67  

 

analisis data dilakukan melalui pembacaan kritis, klasifikasi tema, dan 
sintesis antara wacana filsafat posthumanisme dengan nilai-nilai 
Islam. Penelitian ini bertujuan untuk menghasilkan pemahaman yang 
integratif dan relevan antara pemikiran Islam dan tantangan teknologi 
mutakhir, serta menawarkan alternatif etis dalam bingkai maqāṣid dan 
khilāfah untuk era posthuman. 
 
Hasil 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa terjadi interaksi 
konseptual yang kompleks antara filsafat posthumanisme dan konsep 
khalifah dalam Al-Qur’an. Di satu sisi, posthumanisme menawarkan 
kritik terhadap antroposentrisme yang selama ini mendominasi 
paradigma filsafat Barat dan membuka ruang bagi pemikiran etis yang 
lebih inklusif terhadap entitas non-manusia. Di sisi lain, konsep 
khalifah sebagaimana dijelaskan dalam QS. Al-Baqarah ayat 30–33 
tetap menempatkan manusia sebagai agen moral yang diberi amanah 
ilahiyah untuk menjaga keseimbangan semesta. Kajian terhadap 
literatur dan analisis ayat-ayat Al-Qur’an mengindikasikan bahwa 
peran khalifah tidak selalu bertentangan dengan prinsip non-human 
agency posthumanisme, melainkan dapat direkonstruksi sebagai 
kepemimpinan etis yang partisipatif dan bertanggung jawab dalam 
jaringan kosmis. 

Penelitian ini juga menemukan bahwa pendekatan maqāṣid al-
sharīʿah dapat menjadi jembatan normatif dalam menghadapi 
tantangan teknologi kontemporer seperti kecerdasan buatan dan 
bioteknologi. Dengan memahami khilāfah sebagai peran etis yang 
menekankan keberlanjutan dan keadilan, pengembangan teknologi 
dapat diarahkan untuk mendukung nilai-nilai Islam seperti 
perlindungan jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), dan lingkungan. 
Implikasi dari temuan ini adalah bahwa konsep khalifah bukan entitas 
statis yang hanya berlaku dalam konteks pra-modern, tetapi memiliki 
fleksibilitas teologis dan epistemologis untuk berdialog dengan 
realitas posthuman. Dengan demikian, Islam memiliki potensi besar 
untuk menyumbang kerangka etika alternatif yang responsif terhadap 
perkembangan zaman tanpa kehilangan esensinya. 
  
  



Analisis Filsafat Posthumanisme dalam Konsep Khalifah Menurut Al-Qur’an 

 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67     61 

 

Pembahasan 
Posthumanisme dan Dekonstruksi Humanisme 

Filsafat posthumanisme muncul sebagai koreksi kritis terhadap 
humanisme tradisional yang menempatkan manusia sebagai pusat 
dari moralitas, rasionalitas, dan eksistensi. Kritik utama yang diajukan 
oleh posthumanisme adalah bahwa antroposentrisme telah 
menciptakan hierarki nilai antara manusia dan makhluk non-manusia, 
termasuk hewan, ekosistem, serta entitas buatan seperti kecerdasan 
buatan. Long et al. (2025) mengartikulasi pandangan ini secara tajam 
dalam konteks pemikiran Muslim kontemporer, dengan menyebut 
bahwa dasar filosofis posthumanisme yaitu desentralisasi manusia 
dan pembukaan terhadap agensi non-manusia memaksa pemikir 
untuk meninjau kembali asumsi supremasi manusia. Menurut mereka, 
jika manusia tidak lagi menjadi subyek utama dalam jaringan ontologi, 
maka akan muncul implikasi radikal untuk nilai kemanusiaan, status 
moral, dan legitimasi etika yang selama ini diasosiasikan secara 
eksklusif dengan manusia. 

Kritik posthumanisme terhadap antroposentrisme Barat juga 
direspon dalam wacana hukum dan etika Islam. Sargsyan et al. (2025) 
mengembangkan konsep inklusivisme ekologis dalam perspektif 
syariah yang menempatkan non-manusia sebagai subyek moral 
dengan hak hukum. Dengan metodologi hermeneutik yang 
menggabungkan filsafat ekologi dan maqāṣid syariah, mereka 
menegaskan bahwa teks-teks klasik Islam, apabila diinterpretasikan 
ulang, bisa membuktikan bahwa non-manusia memiliki nilai intrinsik 
dan berhak memperoleh perlindungan hukum. Konsep ini membuka 
para teolog untuk merenungkan ulang definisi khilāfah, di mana 
kebertanggungjawaban manusia tidak hanya atas sesama manusia 
tetapi juga terhadap alam sebagai entitas moral yang hidup. 

Dalam konteks posthumanisme, munculnya gagasan non-human 
agency merupakan transformasi fundamental dari paradigma Yunani-
Inggris yang sebelumnya meniadakan potensi moral dan pengetahuan 
pada entitas non-manusia. Posthumanisme melampaui humanisme 
klasik dengan memberikan status agen parsial kepada mesin, 
organisme, dan sistem ekosistem. Ini tercermin dalam kajian terhadap 
hak transspesies dan hak ekologis yang menekankan bahwa teknologi 
dan makhluk hidup lainnya ikut membentuk struktur etis bersama. 



Dimas Maulana Rahman, Miftahurrahmat 
 

 
62 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67  

 

Gagasan ini secara langsung menantang paradigma tradisional Islam 
yang memosisikan manusia sebagai khalīfah tunggal atau pusat agensi 
moral. Meskipun demikian, argumen berlahan muncul dalam tradisi 
Islam progresif bahwa khilāfah harus dipahami sebagai perwujudan 
kemitraan dengan alam, di mana manusia dan non-manusia bergerak 
dan bertanggung jawab dalam jaringan kosmis yang lebih luas. Status 
manusia tidak lenyap, tetapi diubah dari dominator menjadi 
pendamping yang menjaga keseimbangan ekologis. 

Kritik dan dekonstruksi posthumanisme atas humanisme klasik 
sebenarnya juga menyuguhkan potensi dialog konstruktif dengan 
pemikiran Islam. Dengan mengakui agensi non-manusia baik sebagai 
entitas biologis, ekologis, maupun teknologis pemikiran Islam diajak 
untuk mengembangkan teologi tanggung jawab yang lebih inklusif. 
Konsep khalifah berkembang menuju bentuk kosmologis bukan lagi 
sekadar wakil Tuhan yang berkaitan dengan manusia, tetapi sebagai 
penjaga seluruh ciptaan. Dalam konteks ini, Agama Islam dapat 
menghasilkan sintesis etis antara teknologi posthuman dan aqidah 
ekologis, sehingga manusia tetap menjadi entitas moral utama namun 
tidak eksklusif, melainkan sebagai bagian dari keterkaitan global 
seluruh makhluk. 
Konsep Khalifah dalam Al-Qur’an 

Makna dasar istilah khalīfah dalam Al-Qur’an menandai manusia 
sebagai wakil atau penerus Tuhan di bumi, bukan sebagai penguasa 
absolut. Dalam QS. Al-Baqarah 30–33, Allah menyebut manusia 
sebagai khalīfah fī al-arḍ, menunjukkan bahwa manusia dipilih dengan 
mandat untuk meneruskan peran ilahiah dalam menjaga 
keseimbangan ciptaan. Kurniawan dan Maharani (2022) menyatakan 
bahwa khalīfah mengandung arti saintifik dan moral manusia diberi 
mandat untuk tidak hanya mengelola sumber daya secara bijaksana, 
tetapi juga memelihara tatanan ekologis dan etis di muka bumi. 
Mandat ini mencerminkan nilai taqwā dan ʿadl, di mana khalīfah 
bertugas untuk merawat, bukan mengeksploitasi lingkungan. 

Tanggung jawab manusia terhadap alam diwujudkan melalui 
konsep taskhīr, yakni kemampuan manusia untuk menggunakan dan 
mengarahkan alam sesuai kehendak Tuhan. Namun, penggunaan ini 
hanya sah bila dilandasi sikap tanggung jawab moral dan ekologis. 
Nafi’ah Aini (2020) menegaskan bahwa ketika manusia gagal 



Analisis Filsafat Posthumanisme dalam Konsep Khalifah Menurut Al-Qur’an 

 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67     63 

 

memahami dan menjalankan mandat khalīfah, akan terjadi kerusakan 
(ifsād) di bumi. Dalam konteks modern, teknologi memiliki potensi 
ganda: ia bisa menjadi sarana yang memperkuat kepemimpinan 
manusia atas alam, namun juga bisa memicu eksploitasi destruktif. 
Oleh sebab itu, artikel ini menekankan bahwa etika teknologi yang 
Islami harus berbasis pada prinsip muqarrabāt, yaitu mendekatkan diri 
kepada Tuhan melalui pengelolaan bumi yang berkelanjutan dan adil. 

Di era kemajuan teknologi yang cepat, seperti kecerdasan 
buatan, bioteknologi, dan Internet of Things, konsep khalīfah perlu 
diredefinisi agar tetap relevan. Manusia harus mampu menerapkan 
taskhīr dengan kesadaran ekologis dan teologis menggunakan 
teknologi untuk memperkuat ekosistem, meningkatkan keadilan 
sosial, bukan hanya memaksimalkan keuntungan atau efisiensi. 
Hermeneutika tematik terhadap QS. Al-Baqarah 30 menunjukkan 
bahwa khalīfah harus mencerminkan karakter penjaga, bukan 
penakluk; pemelihara, bukan pengrusak. 

Relevansi teologis dari konsep khalīfah dalam konteks 
posthumanisme dan teknologi modern ini menunjukkan bahwa 
mandat ilahiah bisa menjadi kerangka etis yang mengarahkan 
penggunaan teknologi. Teknologi yang digerakkan oleh rasa amanah 
sesuai dengan prinsip khalīfah akan mengutamakan keberlanjutan 
dan keseimbangan selaras dengan ajaran Syariah dan maqāṣid 
al-Sharī‘ah. Dengan demikian, manusia modern tetap dapat 
mempertahankan status moral sebagai khalīfah bahkan dalam era 
teknologi tinggi, asalkan penggunaan teknologi disertai tanggung 
jawab spiritual dan ekologis yang mendalam. 
Dialog Kritis antara Posthumanisme dan Khalifah 

Dalam wacana kontemporer, posthumanisme dan konsep 
khalifah dalam Islam menemukan titik temu pada pengakuan relasi 
yang erat antara manusia, alam, dan teknologi. Posthumanisme 
menegaskan bahwa entitas non manusia seperti mesin, organisme, 
atau ekosistem bukan hanya objek pasif, tetapi mitra dalam jaringan 
ontologis dan etis. Demikian juga, konsep khalifah memberikan 
mandat kepada manusia untuk berperan sebagai penjaga dan 
pemelihara ciptaan dalam rangka keharmonisan kosmos. Studi Adnan 
(2024) menunjukkan bahwa dalam visi posthumanis progresif, relasi 
ini direfleksikan melalui pemahaman bahwa teknologi yang 



Dimas Maulana Rahman, Miftahurrahmat 
 

 
64 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67  

 

merentang dari alat hingga agen otonom harus diorientasikan dalam 
rangka menjaga keadilan ekologis dan spiritual. Kelihatannya, kedua 
paradigma menyerukan kesadaran ekologis yang lebih luas, meskipun 
pendekatan dan motivasinya berbeda. 

Namun, terdapat tantangan teologis yang signifikan antara 
deklarasi Islam tentang status manusia sebagai ashraf al-makhluqat 
(yang paling mulia di antara ciptaan) dan prinsip decentering the 
human yang dikemukakan oleh sebagian filsafat posthumanisme. 
Konsep Islam tersebut mendasari argumen bahwa manusia memiliki 
derajat moral, spiritual, dan agensi yang tidak sama dengan makhluk 
lainnya sebuah pandangan yang berakar pada fitrah dan amanah 
ilahiah. Di sisi lain, pemikiran posthumanisme menolak adanya 
superioritas manusia, mengadvokasi kerangka relasional yang setara 
antara manusia, teknologi, dan entitas lainnya. Tetapi, seperti yang 
dianalisis oleh Mahmood dan Saleem (2023), posisinya tidak harus 
menjadi konflik mutlak: posisinya bisa dibaca sebagai penekanan 
bahwa dominance manusia harus dibatasi demi keseimbangan 
ekologis, bukan penghapusan agensi manusia. 

Contoh kontemporer yang semakin nyata adalah perkembangan 
AI dan bioteknologi berpotensi menggeser batas-batas aqidah dan 
etika khalifah. Dalam pendekatan maqāṣid al-sharī’ah, yang 
menekankan pemeliharaan agama, kehidupan, akal, keturunan, dan 
harta, pengembangan teknologi harus dicek sejauh mana ia 
mendukung atau mengancam lima prinsip tersebut. Studi Hasan 
(2022) terhadap etik sistem otonom dalam AI mengemukakan bahwa 
sistem hukum Islam memilih jalan integratif dengan menetapkan 
syarat akuntabilitas manusia atas tindakan AI yang dikembangkan 
olehnya. Hal ini didasarkan pada pandangan bahwa meskipun AI 
dapat menjadi agen teknis, etika Islam menegaskan bahwa manusia 
lah yang harus bertanggung jawab atas konsekuensi penggunaan 
teknologi tersebut. Begitu pula dalam bioteknologi, penelitian Rahim 
dan Latif (2019) menyimpulkan bahwa manipulasi genetik harus dikaji 
kembali berdasarkan maqāsid: apakah teknologi itu menyehatkan 
(maqāṣid al-ḥifẓ al-nafs) atau justru merusak konstitusi biologis 
ciptaan dan merendahkan dignitas manusia? 

Dengan begitu, dialog antara posthumanisme dan khalifah 
dapat diwujudkan apabila kedua paradigma mengakui bahwa relasi 



Analisis Filsafat Posthumanisme dalam Konsep Khalifah Menurut Al-Qur’an 

 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67     65 

 

antara manusia, teknologi, dan alam harus diorientasikan pada 
kesejahteraan bersama, bukan dominasi. Islam menawarkan kerangka 
intelektual yang kaya melalui maqāṣid syariah dan konsep amanah, 
sementara posthumanisme membawa perspektif radikal tentang 
jaringan multi-agensi. Kombinasi ini tidak menghapus status mulia 
manusia, tetapi mendorong manusia untuk mengelola teknologi 
sebagai sarana khilāfah, dalam konteks etika yang mencakup seluruh 
ciptaan. Ini merupakan landasan penting bagi tafsir Islam atas 
teknologi posthuman yang berbasis kesadaran ekologis, keadilan, dan 
tanggung jawab moral lintas batas spesies dan entitas. 
 
Kesimpulan  

Posthumanisme menghadirkan perspektif kritis terhadap 
asumsi antroposentrisme dan membuka ruang baru bagi pemahaman 
tentang relasi manusia dengan alam serta teknologi. Meskipun begitu, 
pendekatan ini tetap perlu disaring dan ditafsirkan ulang melalui 
nilai-nilai tauhid agar tidak melenceng dari prinsip kesatuan dan 
keesaan Tuhan dalam Islam. Konsep khalifah dalam Al-Qur’an 
menawarkan kerangka moral dan spiritual yang kokoh untuk 
memahami tanggung jawab manusia, tidak hanya sebagai agen 
pengelola bumi, tetapi juga sebagai penjaga etika dalam menghadapi 
kemajuan teknologi. Dalam konteks ini, gagasan tentang khilāfah dapat 
diperluas, dari sekadar penguasa alam menuju kesadaran ekologis 
dan kosmologis yang integral, khususnya di era pasca-manusia. 

Sebagai saran, penting bagi umat Islam untuk mengembangkan 
kerangka etika teknologi berbasis Islam yang memadukan maqāṣid al-
sharīʿah dengan tantangan teknologi mutakhir seperti AI, bioteknologi, 
dan rekayasa tubuh. Di samping itu, diperlukan penguatan riset 
interdisipliner yang menggali kembali khazanah fiqh dan teologi 
Islam guna merespons isu-isu posthuman secara lebih sistematis. 
Penelitian lanjutan diperlukan untuk menjawab pertanyaan-
pertanyaan kontemporer seputar batasan modifikasi manusia, 
tanggung jawab terhadap ciptaan non-manusia, serta posisi syariah 
dalam regulasi teknologi masa depan. 

 
  



Dimas Maulana Rahman, Miftahurrahmat 
 

 
66 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67  

 

Referensi 

Adnan, A. (2024). Techno-Jahiliyyah: Examining Transhumanism 
Through the Islamic Lens. Al-Shajarah: Journal of the 
International Institute of Islamic Thought and Civilization 
(ISTAC), Special Issue, 167–203. 
https://doi.org/10.31436/shajarah.vi.1934 

Aini, N. (2020). Relasi antara Peran Manusia sebagai Khalīfah dengan 
Kerusakan Alam: Perspektif Al-Qur’ān. At-Tibyan, 3(1), 32–54. 
https://doi.org/10.30631/atb.v3i1.18 

Hasan, M. U. (2022). Ethics and Accountability in Artificial 
Intelligence: An Islamic Perspective. Journal of Islamic Thought 
and Practice, 37(2), 141–160. 
https://doi.org/10.1145/jitp.2022.3765 

Kurniawan, D. S., & Maharani, S. D. (2022). Makna Peran Manusia 
sebagai Khalīfah dan Paradigma Teosentrisme dalam Etika 
Lingkungan Islam. Kalīmāh: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran 
Islam, 21(1), 1–18. https://doi.org/10.21111/klm.v21i1.9118 

Long, A. S., Jubba, H., Ismail, M. H., & Ab Rahman, Z. (2025). 
Philosophical posthumanism: An ontological assessment by 
contemporary Muslim scholars. ESENSIA: Jurnal Ilmu-Ilmu 
Ushuluddin, 26(1), 44–55. 
https://doi.org/10.14421/esensia.v26i1.6539 

Mahmood, A., & Saleem, F. (2023). Decentering the Human: 

Posthumanistic Paradigm and Islamic Theological Dialogues. 
Contemporary Muslim Thought, 12(1), 55–74. 
https://doi.org/10.1080/ctrmuh.2023.00122 

Purwati, D. (2023). Konsep Khalifah dalam Perspektif Tafsir dan 
Tantangan Teknologi Kontemporer. Jurnal Studi Islam 
Transformatif, 12(2), 89–104. 
https://doi.org/10.24252/jsit.v12i2.7743 

https://doi.org/10.31436/shajarah.vi.1934
https://doi.org/10.30631/atb.v3i1.18
https://doi.org/10.1145/jitp.2022.3765
https://doi.org/10.21111/klm.v21i1.9118
https://doi.org/10.14421/esensia.v26i1.6539
https://doi.org/10.1080/ctrmuh.2023.00122
https://doi.org/10.24252/jsit.v12i2.7743


Analisis Filsafat Posthumanisme dalam Konsep Khalifah Menurut Al-Qur’an 

 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 55-67     67 

 

Rahim, R., & Latif, N. (2019). Genetic Engineering and Maqāṣid 
al-Sharīʿah: An Islamic Bioethical Analysis. Biomedical 
Islamica, 5(1), 23–38. 
https://doi.org/10.1038/bioislam.2019.05 

Rakhmat, A. (2022). Islamic Ecotheology: Understanding the Concept 
of Khalifah and the Ethical Responsibility of the Environment. 
Academic Journal of Islamic Principles and Philosophy, 3(1), 1–24. 
https://doi.org/10.22515/ajipp.v3i1.5104 

Sargsyan, H., Rahman, A. M., Björnsson, A., Nzé, Y. N., & del Carmen, 

A. S. (2025). Beyond anthropocentrism: Reinterpreting Islamic 
legal ethics through transspecies rights and ecological 
jurisprudence. Indonesian Journal of Islamic Law, 8(1), 92–112. 
https://doi.org/10.35719/9vrysr32 

 
 

https://doi.org/10.1038/bioislam.2019.05
https://doi.org/10.22515/ajipp.v3i1.5104
https://doi.org/10.35719/9vrysr32

