
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122 
E-ISSN: 3110-1488 

DOI:  
 

Author correspondence email: mardhatillah0108@gmail.com 
Available online at: https://journal.an-nur.org/index.php/nihayah 
Copyright (c) 2025 mardhatillah 
 

 
 

 

Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak 
Asasi Manusia 

 
Mardhatillah 

Sekolah Tinggi Ilmu Syariah Ummul Ayman Pidie Jaya, Indonesia 
email: mardhatillah0108@gmail.com 

 
 Article history: 22 July 2025:, Revised: 27 July 2025; Accepted: 07 Agustus 2025;  

Published: 16 Agustus 2025 

 
Abstract 

The death penalty in Islam is a complex and ongoing issue, especially 
in light of contemporary human rights discourse. This article critically 
examines the theological foundations of capital punishment in Islamic 
sacred texts, such as the Qur’an and Hadith, focusing on its application 
in the contexts of qishash, hudud, and taʿzir. On the other hand, it 
explores the tension between the implementation of Islamic criminal 
law and global human rights principles, particularly the right to life as 
protected by the Universal Declaration of Human Rights and the 
ICCPR. The research employs a normative-legal and contextual 
hermeneutical approach, combined with a comparative analysis of the 
implementation of the death penalty in Muslim-majority countries 
such as Saudi Arabia, Iran, and Indonesia. The findings indicate that 
although Islam provides theological legitimacy for the death penalty, its 
application is conditional, procedural, and open to reinterpretation 
based on humanitarian objectives through the framework of maqāṣid al-
sharīʿah. Furthermore, there is a growing trend among contemporary 
Muslim scholars to reassess the death penalty within a framework of 
substantive justice and current socio-political contexts. The article 
recommends a reform of Islamic criminal law grounded in restorative 
justice, victim rights, and protection against judicial errors. Thus, 
Islamic law can uphold its normative integrity while remaining 
responsive to evolving universal values. 
 

  

mailto:Maedhatillah0108@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/nihayah
mailto:mardhatillah0108@gmail.com


Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak Asasi Manusia 
 
 

 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122     103 
 

Keywords 
Capital punishment, Islam, Human Rights, Maqāṣid al-Sharīʿah 

 

Abstrak 
Hukuman mati dalam Islam merupakan isu yang kompleks dan terus 
diperdebatkan di tengah dinamika nilai-nilai hak asasi manusia 
(HAM) kontemporer. Artikel ini mengkaji secara kritis dasar teologis 
hukuman mati dalam teks-teks suci Islam seperti al-Qur’an dan 
hadis, dengan fokus pada konteks qishash, hudud, dan taʿzir. Di sisi 
lain, analisis juga diarahkan pada ketegangan antara penerapan 
hukum pidana Islam dengan prinsip-prinsip HAM global, khususnya 
hak untuk hidup yang dilindungi oleh Deklarasi Universal HAM dan 
ICCPR. Pendekatan metodologis yang digunakan meliputi analisis 
yuridis-normatif, hermeneutika kontekstual, serta kajian komparatif 
terhadap praktik di negara-negara Muslim seperti Arab Saudi, Iran, 
dan Indonesia. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun Islam 
memberikan legitimasi atas hukuman mati, penerapannya bersifat 
kondisional dan penuh syarat, serta terbuka terhadap pendekatan 
kemanusiaan melalui maqāṣid al syarī‘ah . Selain itu, terdapat 
kecenderungan dalam pemikiran hukum Islam kontemporer untuk 
meninjau kembali ketentuan pidana mati dalam kerangka keadilan 
substantif dan konteks sosial-politik masa kini. Artikel ini 
merekomendasikan perlunya reformasi hukum pidana Islam 
berbasis prinsip keadilan restoratif, hak korban, dan perlindungan 
terhadap kemungkinan kesalahan yudisial. Dengan demikian, Islam 
tetap dapat mempertahankan integritas normatifnya sekaligus 
responsif terhadap perkembangan nilai-nilai universal. 

 

Kata Kunci 
Hukuman mati, Islam, Hak Asasi Manusia, Maqāṣid al syarī‘ah  

 
 
Pendahuluan 

Hukuman mati masih menjadi perdebatan serius di antara 
komunitas global, terutama dalam hal pertentangannya dengan 
prinsip-prinsip hak asasi manusia. Di tengah tren internasional yang 
mengarah pada penghapusan hukuman mati, sebagian negara justru 
masih mempertahankannya, bahkan meningkatkannya, terutama 
negara-negara dengan basis hukum agama yang kuat. Islam, sebagai 
salah satu sistem normatif yang memiliki struktur hukum tersendiri, 



Mardhatillah 
 

 
104 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122  

 

memberikan ruang yang cukup jelas terhadap penerapan hukuman 
mati, khususnya dalam perkara pembunuhan, perzinaan, dan 
kejahatan berat lainnya. Namun dalam era modern yang 
mengedepankan supremasi hak asasi manusia, implementasi hukum 
Islam, khususnya dalam bentuk pidana mati, tidak luput dari kritik 
tajam, baik dari luar maupun dari dalam komunitas Muslim sendiri. 

Dalam konteks global, pemahaman terhadap hak hidup yang 
dijamin dalam Pasal 3 Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia dan 
Pasal 6 Kovenan Internasional tentang Hak Sipil dan Politik (ICCPR) 
semakin menguat sebagai nilai universal yang tidak dapat dikurangi 
dalam kondisi apa pun. Meski ICCPR tidak secara eksplisit melarang 
hukuman mati, tetapi Protokol Opsional Kedua terhadap perjanjian 
tersebut dengan jelas menargetkan penghapusan pidana mati secara 
menyeluruh. Di sinilah muncul benturan antara prinsip universal hak 
asasi manusia dengan praktik hukum positif di negara-negara 
Muslim, yang masih menjadikan hukuman mati sebagai bagian dari 
perangkat keadilan pidana mereka (Adil, 2022). 

Sebagai contoh, Iran dan Arab Saudi merupakan dua negara 
yang paling banyak melakukan eksekusi pidana mati setiap tahun. 
Seringkali, hukuman dijatuhkan bukan hanya pada pelaku 
pembunuhan, tetapi juga pada kejahatan non-kekerasan seperti 
penggunaan narkotika dan perbedaan keyakinan politik, yang 
memicu kritik dari komunitas internasional (Saputro et al., 2023). 
Dalam kasus seperti ini, hukuman mati dianggap telah keluar dari 
kerangka prinsip keadilan dalam Islam, sebab mengabaikan syarat-
syarat ketat yang diajarkan syariat terkait pembuktian, niat (niyyah), 
dan kemungkinan adanya pengampunan dari pihak korban (diyat). 

Indonesia sebagai negara dengan jumlah Muslim terbesar di 
dunia juga belum menghapus pidana mati dalam sistem hukum 
nasionalnya. Hukuman ini masih diberlakukan terutama dalam kasus 
narkotika dan terorisme. Perdebatan tentang urgensinya juga terjadi 
di dalam negeri. Kelompok-kelompok keagamaan seperti Nahdlatul 
Ulama (NU) cenderung menyetujui penerapan pidana mati dalam 
batas-batas tertentu, selama tidak melanggar prinsip keadilan dan 
disertai bukti yang sah (Putera et al., 2024). Namun demikian, terdapat 
kelompok akademik dan pegiat HAM yang mendorong 
dihapuskannya pidana mati dengan alasan tidak sejalan dengan hak 



Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak Asasi Manusia 
 
 

 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122     105 
 

hidup yang dijamin UUD 1945 serta bertentangan dengan komitmen 
Indonesia terhadap berbagai perjanjian HAM internasional. 

Hukum Islam sendiri mengenal tiga dasar utama dalam 
pelaksanaan pidana mati: qishash (pembalasan sepadan), hudud 
(hukuman tetap atas pelanggaran tertentu), dan ta’zir (hukuman 
diskresi oleh otoritas negara). Dalam qishash, misalnya, al-Qur'an 
secara tegas menyebutkan: “Dan Kami telah tetapkan atas mereka di 
dalamnya (Taurat): bahwa jiwa dibalas dengan jiwa...” (QS. al-Mā’idah: 45). 
Namun pada saat yang sama, Islam juga membuka ruang 
pengampunan melalui diyat (tebusan) atau pemaafan dari keluarga 
korban (Sulistiyono & Syihabuddin, 2023). Inilah bukti bahwa 
meskipun syariat menetapkan hukuman mati dalam beberapa kasus, 
pelaksanaannya tidaklah kaku, tetapi penuh nuansa kemanusiaan dan 
kompromi sosial. 

Pemikiran hukum Islam kontemporer juga menunjukkan 
kecenderungan untuk melakukan reinterpretasi terhadap ketentuan 
pidana mati, khususnya dengan mempertimbangkan maqāṣid al-
syarī‘ah, yaitu prinsip-prinsip dasar hukum Islam yang bertujuan 
menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dalam kerangka 
maqāṣid ini, perlindungan terhadap jiwa (ḥifẓ al-nafs) menjadi orientasi 
utama. Oleh sebab itu, sebagian cendekiawan Muslim memandang 
bahwa dalam kondisi sosial-politik yang rentan terhadap salah 
tangkap, korupsi yudisial, dan pelanggaran prosedural, maka 
penerapan pidana mati justru bisa bertentangan dengan maqāṣid itu 
sendiri (Jumarni et al., 2022). 

Dalam konteks ini, penting dilakukan penelaahan ulang atas 
ayat-ayat Qur’an dan hadis terkait hukuman mati, dengan 
mempertimbangkan konteks historis dan sosialnya. Hal ini sejalan 
dengan pendekatan hermeneutika kontekstual yang tidak hanya 
melihat teks sebagai hukum normatif yang statis, tetapi juga sebagai 
entitas yang bisa dipahami secara progresif, relevan dengan tantangan 
zaman. Di sisi lain, hukum internasional juga perlu menghargai 
kekhususan sistem hukum berbasis agama, selama tidak melanggar 
prinsip-prinsip utama kemanusiaan. 

Artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara kritis bagaimana 
hukum Islam memahami dan menerapkan hukuman mati serta 
bagaimana hal tersebut dapat diletakkan dalam kerangka dialog yang 



Mardhatillah 
 

 
106 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122  

 

konstruktif dengan prinsip-prinsip hak asasi manusia internasional. 
Metodologi yang digunakan dalam artikel ini adalah pendekatan 
yuridis-normatif, yakni kajian terhadap teks-teks hukum baik dari al-
Qur'an, hadis, maupun literatur fiqh klasik dan kontemporer. Di 
samping itu, digunakan pendekatan komparatif dengan menganalisis 
hukum positif di beberapa negara Muslim serta ketentuan-ketentuan 
internasional yang mengatur hak hidup dan hukuman mati (Mahdi & 
Susanti, 2022). 

Ruang lingkup pembahasan artikel ini mencakup kajian tekstual 
terhadap dalil-dalil hukum Islam tentang hukuman mati, pandangan 
para ulama klasik dan modern, serta respons negara-negara Muslim 
terhadap tekanan internasional terkait penghapusan pidana mati. 
Analisis juga diarahkan pada kemungkinan pengembangan fiqh 
pidana yang lebih responsif terhadap isu hak asasi manusia, tanpa 
mengorbankan integritas hukum Islam sebagai sistem normatif yang 
khas. Diharapkan artikel ini dapat memberikan kontribusi konseptual 
dalam menjembatani dua entitas normatif yang seringkali dianggap 
bertentangan: teks suci dan hak asasi manusia. 

 
Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 
metode yuridis-normatif dan pendekatan tekstual-hermeneutik. 
Kajian yuridis-normatif digunakan untuk menganalisis dasar-dasar 
hukum Islam mengenai hukuman mati sebagaimana tercantum dalam 
al-Qur’an, hadis, dan literatur fikih klasik maupun kontemporer. 
Pendekatan ini penting untuk melihat bagaimana ketentuan pidana 
mati dalam Islam disusun dalam teks-teks otoritatif dan bagaimana 
ijtihad para ulama memberikan penafsiran atasnya. Sementara itu, 
pendekatan tekstual-hermeneutik digunakan untuk membaca ulang 
ayat-ayat dan hadis yang berkaitan dengan hukuman mati dalam 
konteks historis dan sosial tertentu, dengan mempertimbangkan 
metode kontekstualisasi seperti maqāṣid al syarī‘ah  agar interpretasi 
yang dihasilkan relevan dengan dinamika zaman dan nilai-nilai HAM. 

Selain itu, metode komparatif digunakan untuk meninjau 
bagaimana beberapa negara Muslim seperti Arab Saudi, Iran, dan 
Indonesia menerapkan pidana mati dalam sistem hukumnya masing-
masing. Data sekunder dalam penelitian ini dikumpulkan dari jurnal-



Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak Asasi Manusia 
 
 

 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122     107 
 

jurnal akademik, laporan HAM internasional, dokumen hukum 
nasional, dan laporan lembaga internasional seperti Amnesty 

International dan Human Rights Watch yang dipublikasikan. Tujuannya 
adalah memperoleh gambaran empiris mengenai tren dan praktik 
hukuman mati kontemporer dalam sistem hukum berbasis Islam, serta 
mengidentifikasi kemungkinan reformasi hukum pidana Islam yang 
lebih kontekstual, adil, dan selaras dengan prinsip-prinsip 
kemanusiaan universal. 

 
Hasil 

Hasil kajian ini menunjukkan bahwa hukuman mati dalam Islam 
memiliki dasar teologis yang kuat dalam al-Qur’an dan hadis, 
terutama dalam konteks qishash dan hudud. Namun, implementasinya 
dalam sejarah menunjukkan fleksibilitas yang signifikan, tergantung 
pada kondisi sosial, prinsip keadilan substantif, dan kemungkinan 
pengampunan. Pada masa Nabi Muhammad SAW dan Khulafaur 
Rasyidin, pelaksanaan pidana mati dilakukan dengan sangat selektif, 
penuh kehati-hatian, dan mempertimbangkan maslahat publik. 
Bahkan terdapat berbagai ijtihad hukum yang menunjukkan bahwa 
para pemimpin Islam awal tidak memberlakukan hukuman mati 
secara kaku, melainkan sebagai mekanisme terakhir untuk 
menegakkan keadilan. Perbedaan pandangan mazhab-mazhab fiqh 
klasik dalam isu-isu seperti zina muhshan dan murtad semakin 
menegaskan bahwa terdapat ruang diskusi dan reinterpretasi dalam 
hukum Islam. 

Lebih lanjut, hasil analisis juga menunjukkan bahwa terdapat 
ketegangan yang nyata antara penerapan hukuman mati dalam syariat 
Islam dan prinsip-prinsip hak asasi manusia kontemporer, terutama 
hak hidup yang dijamin secara universal. Namun pendekatan maqāṣid 
al syarī‘ah  menawarkan jalan tengah yang memungkinkan terjadinya 
sintesis antara nilai-nilai keadilan Islam dan prinsip-prinsip 
kemanusiaan. Solusi alternatif seperti pemberlakuan diyat, 
pendekatan restorative justice, dan reformasi sistem peradilan pidana 
Islam menjadi pilihan-pilihan konkret yang dapat diterapkan di era 
modern. Penelitian ini menekankan pentingnya pembacaan ulang 
teks-teks keagamaan secara kontekstual agar hukum Islam tetap 



Mardhatillah 
 

 
108 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122  

 

relevan dan adil dalam menjawab tantangan sosial, politik, dan 
kemanusiaan abad ke-21. 
 
Pembahasan 
Dasar Teks Suci tentang Hukuman Mati 

Al-Qur’an sebagai sumber hukum utama dalam Islam 
memberikan landasan normatif yang jelas terkait pelaksanaan 
hukuman mati, terutama dalam bentuk qishash. Salah satu ayat yang 
sering dikutip dalam hal ini adalah QS. Al-Baqarah ayat 178–179: 

"Wahai orang-orang yang beriman! Diwajibkan atas kamu qishash 
berkenaan dengan orang-orang yang dibunuh; orang merdeka dengan orang 
merdeka, hamba dengan hamba, dan perempuan dengan perempuan. Maka 
barang siapa yang mendapat suatu pemaafan dari saudaranya, hendaklah 
(yang memaafkan) mengikuti dengan cara yang baik dan hendaklah (yang 
diberi maaf) membayar (diyat) kepada yang memberi maaf dengan cara yang 
baik. Hal itu adalah keringanan dari Tuhan kamu dan suatu rahmat. Barang 
siapa yang melampaui batas sesudah itu, maka baginya azab yang pedih" (QS. 
Al-Baqarah: 178). 

Ayat ini menunjukkan bahwa qishash adalah ketentuan hukum 
yang memiliki fungsi ganda: sebagai alat penghukuman dan 
perlindungan jiwa. Ayat berikutnya menegaskan hal itu: “Dan dalam 
qishash itu ada (jaminan kelangsungan) hidup bagimu, wahai orang-orang 
berakal, agar kamu bertakwa” (QS. Al-Baqarah: 179). Dengan demikian, 
meski bentuknya hukuman mati, tujuannya bukan semata balas 
dendam, tetapi menjaga keberlangsungan kehidupan sosial (Adil, 
2022). 

Selain qishash, al-Qur’an juga menyebut jenis-jenis hukuman 
mati dalam konteks hudud, terutama dalam kasus hirabah atau 
perampokan bersenjata. Dalam QS. Al-Ma'idah: 33, Allah SWT 
berfirman: 

“Sesungguhnya pembalasan terhadap orang-orang yang memerangi 
Allah dan Rasul-Nya dan membuat kerusakan di muka bumi, ialah mereka 
dibunuh atau disalib atau dipotong tangan dan kaki mereka secara 
bersilang…” 

Ayat ini menjadi dasar bagi ulama dalam menetapkan hukuman 
mati atas pelaku perampokan yang menyebabkan kematian atau 
kerusakan berat di masyarakat. Namun, pelaksanaan hukuman ini 



Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak Asasi Manusia 
 
 

 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122     109 
 

ditentukan oleh kondisi, bukti yang kuat, dan pertimbangan maslahat. 
Oleh karena itu, meskipun al-Qur’an menyebutkannya secara 
eksplisit, para fuqaha sepakat bahwa keputusan akhir bergantung 
pada pertimbangan keadilan dan keadaan sosial (Jumarni et al., 2022). 

Selain al-Qur’an, hadis Nabi SAW menjadi dasar hukum yang 
memperkuat ketentuan hukuman mati dalam Islam. Dalam konteks 
pembunuhan, misalnya, hadis riwayat Bukhari-Muslim menyebutkan: 

"Tidak halal darah seorang Muslim ditumpahkan kecuali karena salah 
satu dari tiga hal: (1) pelaku zina yang sudah menikah (muhshan), (2) jiwa 
dibalas dengan jiwa, dan (3) orang yang keluar dari agama (murtad) dan 
memisahkan diri dari jamaah” (HR. Bukhari dan Muslim). 

Hadis ini menunjukkan adanya tiga kategori kejahatan yang 
secara syar’i dapat dikenai hukuman mati. Pertama, pembunuhan; 
sesuai dengan prinsip qishash. Kedua, zina muhshan yaitu perzinahan 
yang dilakukan oleh seseorang yang sudah menikah. Dalam beberapa 
riwayat, Nabi SAW memerintahkan pelaksanaan rajam kepada pelaku 
zina muhshan, seperti dalam kasus Maiz bin Malik dan wanita dari 
suku Ghamidiyah (Syauky, A., 2025). Hadis-hadis tersebut 
menunjukkan penerapan hukuman mati melalui rajam sebagai bentuk 
hudud yang ketat syaratnya: adanya pengakuan sendiri sebanyak 
empat kali atau kesaksian dari empat saksi laki-laki yang adil. 

Ketiga, hukuman mati bagi murtad, sebagaimana termaktub 
dalam hadis: “Barang siapa yang mengganti agamanya (Islam), maka 
bunuhlah dia” (HR. Bukhari). Namun, para ulama berbeda pandangan 
dalam memahami hadis ini. Sebagian besar ulama klasik 
menganggapnya sebagai ketetapan hukum tetap (qat‘i), sedangkan 
ulama kontemporer cenderung memahami hadis ini dalam konteks 
sosial-politik masa Nabi, di mana murtad kerap dikaitkan dengan 
pengkhianatan terhadap negara Madinah (Putera et al., 2024). Oleh 
karena itu, penerapan hukuman mati atas pelaku murtad perlu 
ditinjau ulang secara historis dan kontekstual. 

Baik al-Qur’an maupun hadis memberikan dasar hukum yang 
kuat atas penerapan hukuman mati dalam sistem hukum Islam. 
Namun, perlu digarisbawahi bahwa semua ketentuan tersebut 
memiliki syarat-syarat yang sangat ketat, serta bertujuan untuk 
menjaga kemaslahatan umum dan keadilan, bukan sekadar untuk 
menghukum secara represif. Dalam hal ini, pendekatan maqāṣid al-



Mardhatillah 
 

 
110 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122  

 

syarī‘ah dapat memberikan kerangka etik dan metodologis yang lebih 
inklusif dan kontekstual terhadap hukum pidana Islam di era modern 
(Saputro et al., 2023). 
Implementasi Hukuman Mati dalam Sejarah Islam 

Penerapan hukuman mati dalam Islam tidak hanya memiliki 
dasar tekstual yang kuat dari al-Qur’an dan hadis, tetapi juga memiliki 
jejak historis yang signifikan dalam perjalanan hukum Islam. Dalam 
sejarah awal Islam, hukuman mati diterapkan secara sangat selektif, 
dengan mempertimbangkan prinsip keadilan, pembuktian yang kuat, 
serta kemungkinan pengampunan atau penghindaran hukuman. 
Prinsip ini ditegakkan pertama kali oleh Rasulullah SAW dan 
kemudian diteruskan oleh para Khulafāʾ al-Rāsyidīn serta 
dikembangkan dalam berbagai mazhab fikih dengan pendekatan 
ijtihad yang bervariasi. 

Pada masa Nabi Muhammad SAW, pelaksanaan hukuman mati 
sangat terkait dengan penegakan keadilan yang bersifat korektif dan 
edukatif dalam masyarakat yang sedang membentuk tatanan hukum 
baru pasca hijrah ke Madinah. Dalam beberapa peristiwa yang tercatat 
secara autentik dalam hadis sahih, Nabi menerapkan hukuman mati 
kepada pelaku pembunuhan dengan unsur kesengajaan yang tidak 
mendapat pengampunan dari wali korban. Misalnya dalam kasus 
pembunuhan yang dilakukan oleh seorang laki-laki terhadap 
kerabatnya karena dendam, Rasulullah SAW menegakkan qishāsh 
setelah tidak ada pemaafan dari keluarga korban (Jumarni et al., 2022). 

Selain itu, Nabi juga menerapkan hukuman rajam terhadap 
pelaku zina muhshan berdasarkan pengakuan sukarela pelaku, seperti 
dalam kasus Māʿiz bin Mālik dan wanita dari suku Ghamidiyah. 
Namun, dalam peristiwa ini, Nabi terlebih dahulu melakukan 
konfirmasi berulang kali terhadap pengakuan pelaku, bahkan sempat 
menolak eksekusi agar pelaku kembali dari niatnya untuk dihukum. 
Ini menunjukkan kehati-hatian yang sangat tinggi dalam menjatuhkan 
vonis mati, serta memberikan ruang pertobatan sebesar-besarnya 
kepada pelaku (Adil, 2022). 

Di masa Khulafāʾ al-Rāsyidīn, pelaksanaan hukuman mati masih 
berpegang pada prinsip-prinsip yang telah dicontohkan Rasulullah, 
dengan variasi penerapan yang lebih sistematis seiring 
berkembangnya institusi kekhilafahan. Khalifah Abu Bakar al-Shiddiq 



Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak Asasi Manusia 
 
 

 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122     111 
 

RA, misalnya, memerintahkan hukuman mati terhadap sebagian 
orang yang murtad dan memberontak terhadap negara, bukan semata 
karena meninggalkan Islam, tetapi karena pengkhianatan politik dan 
militer yang mengancam stabilitas negara. Sedangkan Khalifah Umar 
bin al-Khattab RA dikenal sangat berhati-hati dalam mengeksekusi 
hukuman mati, bahkan beliau pernah menangguhkan hukuman 
potong tangan (hudud) selama musim paceklik, dengan alasan sosial 
sebagai faktor pemaaf (Putera et al., 2024). 

Pada masa Utsman bin ‘Affan RA dan Ali bin Abi Thalib RA, 
pelaksanaan pidana mati juga tetap dijalankan dalam kasus-kasus 
serius, tetapi selalu didasarkan pada pembuktian yang sangat ketat. 
Ali bin Abi Thalib, misalnya, pernah membebaskan seorang tertuduh 
pembunuhan karena tidak ada bukti selain pengakuan yang tidak 
konsisten. Ini menunjukkan bahwa para khalifah tidak 
memperlakukan hukuman mati secara rigid, melainkan 
memperhatikan konteks, bukti, dan nilai-nilai keadilan substantif 
(Mahdi & Susanti, 2022). 

Perkembangan hukum Islam selanjutnya menunjukkan adanya 
perbedaan pandangan di antara mazhab-mazhab fikih terkait 
pelaksanaan hukuman mati, terutama dalam perkara murtad dan zina 
muhshan. Mazhab Hanafi, misalnya, menetapkan bahwa perempuan 
murtad tidak dikenai hukuman mati karena dianggap tidak 
membahayakan sistem politik, berbeda dengan laki-laki murtad. 
Sementara itu, mazhab Syafi’i dan Hanbali lebih literal dalam 
memahami hadis murtad, dan menetapkan hukuman mati bagi siapa 
pun yang keluar dari Islam, kecuali jika ia kembali setelah dinasihati 
(Saputro et al., 2023). 

Dalam perkara zina muhshan, keempat mazhab sepakat bahwa 
hukuman rajam hanya dijatuhkan jika terdapat pengakuan sukarela 
sebanyak empat kali atau kesaksian dari empat orang saksi laki-laki 
yang adil. Namun, mazhab Hanafi lebih mengedepankan aspek 
pencegahan hukuman (darʾ al-hudūd bi al-syubuhāt), yakni setiap 
keraguan sekecil apa pun bisa menggugurkan hukuman rajam. Hal ini 
menjadi cerminan prinsip kehati-hatian (iḥtiyāṭ) dalam pelaksanaan 
hukuman mati (Sulistiyono & Syihabuddin, 2023). 

Dengan demikian, implementasi hukuman mati dalam sejarah 
Islam tidak bersifat absolut atau kaku, tetapi sangat 



Mardhatillah 
 

 
112 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122  

 

mempertimbangkan konteks, maslahat, dan nilai keadilan substantif. 
Baik Nabi Muhammad SAW maupun para khalifah tidak menjadikan 
pidana mati sebagai instrumen kekuasaan represif, melainkan sebagai 
jalan terakhir setelah semua aspek pertimbangan hukum dan moral 
telah ditempuh. Perbedaan pandangan di antara mazhab-mazhab 
fikih juga menunjukkan bahwa terdapat ruang ijtihad dan 
kontekstualisasi dalam hukum pidana Islam, khususnya menyangkut 
isu-isu yang berkaitan dengan hak hidup. 
Hukuman Mati dan Hak Asasi Manusia 

Isu hukuman mati saat ini tidak bisa dilepaskan dari perspektif 
hak asasi manusia (HAM) kontemporer. Deklarasi Universal Hak 
Asasi Manusia dan berbagai instrumen PBB menempatkan hak hidup 
sebagai hak fundamental yang tidak dapat dikurangi. Pasal 3 
Deklarasi menyatakan: “Setiap orang berhak atas kehidupan, kebebasan dan 
keamanan pribadi.” Sementara itu, Pasal 6 Kovenan Internasional 
tentang Hak Sipil dan Politik (ICCPR) juga mengakui hak hidup, 
meskipun masih memberikan pengecualian bagi negara retentionist 
untuk mempertahankan hukuman mati dalam batasan ketat. Namun, 
Protokol Opsional Kedua secara eksplisit menyerukan penghapusan 
pidana mati demi menghormati hak hidup secara absolut. 

Organisasi-organisasi HAM internasional seperti Amnesty 
International, Human Rights Watch, dan World Coalition Against the 
Death Penalty semakin intens mengkritik penerapan hukuman mati, 
terutama ketika terkait dengan kurangnya transparansi, penyiksaan 
dalam proses interogasi, maupun pelanggaran prosedural dalam 
sidang. Laporan Amnesty menunjukkan bahwa pada 2023 terdapat 
lebih dari 1.150 eksekusi dilaporkan secara resmi, angka tertinggi sejak 
tahun 2015. Iran menjadi kontributor terbesar dengan lebih dari 850 
eksekusi, banyak di antaranya terkait kasus narkotika dan mahasiswa 
yang dituding protes politik, dengan banyak sidang yang tidak 
memenuhi standar proses hukum yang adil (due process). Human 
Rights Watch dalam pernyataannya menyatakan keprihatinan 
mengenai penggunaan hukuman mati di Arab Saudi atas kasus-kasus 
yang tidak memenuhi kriteria “kejahatan paling serius” seperti yang 
diatur oleh hak internasional, serta pelanggaran terhadap hak 
pengadilan yang adil dan penggunaan hukuman untuk membungkam 
oposisi damai. 



Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak Asasi Manusia 
 
 

 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122     113 
 

Konflik mendasar antara hukum syariat dan prinsip HAM 
terletak pada ketegangan antara hak individu dan keadilan sosial. 
Syariat Islam memandang bahwa pelaksanaan hukuman mati dalam 
kasus-qishash, hudud, atau taʿzir memiliki tujuan menjaga 
kemaslahatan umum dan menegakkan prinsip keadilan sosial. 
Penekanan pada maqāṣid al-syarī‘ah menegaskan bahwa keselamatan 
jiwa (ḥifẓ al-nafs) adalah salah satu tujuan utama, sehingga hukuman 
mati dianggap sah dalam kondisi tertentu jika semua syarat keadilan 
terpenuhi. Namun pendekatan HAM kontemporer menaruh 
kekhawatiran terhadap karakter irreversible hukuman ini, terlebih jika 
prosedur hukum tidak menjamin fairness yang tinggi (Saleh, 2021). 

Kritik utama terhadap hukuman mati dari sudut pandang 
modern mencakup beberapa aspek: kurangnya bukti empiris bahwa 
hukuman mati efektif sebagai deterrent terhadap kejahatan; potensi 
kesalahan hukum dan eksekusi orang tak bersalah; serta ketidakadilan 
sosial, termasuk bias terhadap kelompok minoritas dan mereka yang 
miskin. Studi-studi empiris menunjukkan bahwa faktor-faktor seperti 
kebijakan preventif, rehabilitasi, dan perbaikan kondisi sosial jauh 
lebih berpengaruh dalam menekan angka kejahatan dibandingkan 
ancaman hukum mati. Selain itu, karakter hukuman mati yang tidak 
dapat dibatalkan menimbulkan risiko moral besar, karena satu 
kesalahan dapat memakan nyawa manusia yang tidak bersalah 
(Arifullah, 2023). 

Organisasi seperti World Coalition Against the Death Penalty 
menekankan perlunya negara-negara untuk bergabung dalam 
Protokol Opsional Kedua dan mengadopsi moratorium pelaksanaan 
hukuman mati. Kelompok-kelompok ini menyuarakan bahwa 
penghapusan hukuman mati adalah langkah strategis menuju sistem 
keadilan yang lebih manusiawi dan menghormati hak hidup. 
Amnesty serta HRW juga menuntut agar hukuman mati tidak 
diterapkan untuk kasus-kasus non-kekerasan, termasuk pelanggaran 
narkotika atau ekspresi politik damai, karena hal itu jelas melanggar 
kriteria kejahatan paling serius seperti yang dijelaskan dalam ICCPR. 

Sementara itu, komunitas akademik dalam ranah Islam juga 
semakin berkembang mendukung pendekatan yang lebih humanis 
terhadap teks-teks syariat. Pendekatan restorative justice dalam fiqh, 
yang menekankan compensatory justice seperti diyat, sulh, dan tawba, 



Mardhatillah 
 

 
114 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122  

 

menawarkan alternatif terhadap hukuman mati. Qafisheh bahkan 
menyatakan bahwa kerangka hukum Islam telah menyediakan 
mekanisme restitusi dan rekonsiliasi yang secara prinsip sejajar 
dengan konsep restorative justice modern. Rekonsiliasi ini 
menunjukkan bahwa syariat tidak semata merespon secara retributif, 
melainkan juga mempertimbangkan transformatif untuk 
menyeimbangkan hak korban dan keadilan sosial. 

Dengan demikian, titik konflik antara syariat dan HAM dapat 
diurai melalui dialog konstruktif yang menghormati landasan 
normatif masing-masing sementara menolak penerapan hukum secara 
damai dan adil. Pendekatan kontekstual yang mempertimbangkan 
maqāṣid al-syarī‘ah dan standar internasional HAM dapat membuka 
ruang bagi rekonstruksi hukum pidana Islam yang tetap syar’i namun 
lebih responsif terhadap hak hidup individu. 
Diskursus Kontemporer tentang Hukuman Mati 

Perdebatan mengenai hukuman mati dalam konteks dunia Islam 
kontemporer tidak hanya menyentuh persoalan yuridis dan moral, 
tetapi juga berkaitan erat dengan kebijakan negara dan tekanan dari 
komunitas internasional. Beberapa negara Muslim seperti Arab Saudi, 
Iran, dan Indonesia menunjukkan pendekatan yang berbeda-beda 
dalam mempertahankan atau mengurangi penggunaan hukuman 
mati dalam sistem hukumnya. 

Iran, sebagai salah satu negara dengan tingkat eksekusi tertinggi 
di dunia, mencatat peningkatan signifikan jumlah hukuman mati 
dalam beberapa tahun terakhir. Eksekusi dilakukan bukan hanya 
untuk kasus pembunuhan, tetapi juga untuk pelanggaran non-
kekerasan seperti narkotika dan penghinaan terhadap otoritas 
keagamaan. Banyak organisasi HAM menyoroti ketidaksesuaian 
prosedur hukum Iran dengan prinsip peradilan yang adil, serta 
penggunaan penyiksaan untuk mendapatkan pengakuan terdakwa, 
yang bertentangan dengan prinsip-prinsip hak asasi manusia 

kontemporer (Iran Human Rights & ECPM, 2024). 
Di sisi lain, Arab Saudi mempertahankan hukuman mati sebagai 

bagian integral dari sistem hukum syariah yang mereka anut. Namun, 
negara ini juga menjadi sorotan karena eksekusi yang dijatuhkan atas 
tuduhan seperti sihir, kritik terhadap pemerintah, atau kejahatan 
narkoba. Kritik tajam diarahkan terhadap minimnya transparansi 



Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak Asasi Manusia 
 
 

 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122     115 
 

dalam proses peradilan dan terbatasnya akses terdakwa terhadap 

pembelaan hukum yang memadai (Human Rights Watch, 2024). 
Negara ini memaknai hudud secara literal dan menerapkannya tanpa 
banyak ruang untuk reinterpretasi kontekstual. 

Berbeda dengan dua negara tersebut, Indonesia berada pada 
posisi yang lebih moderat. Hukuman mati masih tercantum dalam 
undang-undang, terutama untuk kasus narkoba dan terorisme, namun 
pelaksanaannya jarang dilakukan. Pemerintah Indonesia juga 
menerima tekanan dari kelompok masyarakat sipil dan internasional 
untuk menghapus hukuman ini. Dalam beberapa putusan Mahkamah 
Konstitusi, terlihat adanya kecenderungan mempertimbangkan aspek 
HAM sebagai pertimbangan dalam memutus perkara yang berkaitan 

dengan hukuman mati (Mahdi, M., & Susanti, R, 2022). 
Secara global, tren menunjukkan pergeseran yang signifikan 

menuju penghapusan hukuman mati. Amnesty International 
melaporkan bahwa sebagian besar negara di dunia telah 
menghapuskan hukuman mati, baik secara hukum maupun praktik, 
hanya menyisakan sebagian kecil negara yang masih 
mempertahankannya. Namun demikian, angka eksekusi justru 
meningkat di negara-negara yang masih menerapkannya, 
menunjukkan adanya jurang besar antara norma global dan praktik 

lokal (Amnesty International, 2025). 
Dalam kalangan ulama modern, perbedaan pandangan 

mengenai hukuman mati juga semakin menajam. Sebagian ulama 
tetap mendukung penerapan hukuman mati berdasarkan nash Al-
Qur’an dan hadis, terutama untuk kejahatan berat seperti 
pembunuhan berencana, zina muhshan, dan murtad. Mereka 
berpendapat bahwa hukuman mati adalah bagian dari maqāṣid al-
sharī‘ah dalam menjaga jiwa dan stabilitas masyarakat. Argumen ini 
mengandalkan pada otoritas teks dan ketentuan qath‘ī yang dianggap 
tidak bisa diubah oleh ijtihad manusia. 

Namun, kelompok ulama lainnya menyerukan moratorium 
bahkan penghapusan hukuman mati dengan alasan bahwa dalam 
banyak konteks modern, penerapannya sangat rentan terhadap 
kesalahan yudisial, diskriminasi struktural, dan bertentangan dengan 
hak dasar manusia untuk hidup. Mereka menekankan pentingnya 
pendekatan maslahat dan ijtihad kontekstual dalam menyesuaikan 



Mardhatillah 
 

 
116 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122  

 

penerapan hukum Islam dengan realitas zaman. Hukuman alternatif 
seperti diyat dan perbaikan sosial dianggap lebih sesuai dengan 

semangat Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin (Abdillah, M, 2019). 
Diskursus ini menunjukkan bahwa ketegangan antara 

keotentikan teks dan kebutuhan kontekstual terus menjadi medan 
perdebatan yang produktif di kalangan pemikir Islam. Tantangan ke 
depan adalah merumuskan model hukum pidana Islam yang tetap 
berlandaskan pada nilai-nilai dasar syariat, namun sensitif terhadap 
perkembangan sosial, budaya, dan norma internasional tentang hak 
asasi manusia. Negara-negara Muslim perlu membangun ruang 
dialog antara fiqh dan hukum positif, antara otoritas ulama dan 
kebijakan negara, agar sistem hukum tidak kehilangan legitimasi 
normatif maupun kemanusiaannya. 
Analisis Kritis dan Solusi Alternatif 

Pembacaan ulang teks hukum Islam dengan pendekatan maqāṣid 
al syarī‘ah  membuka perspektif baru yang lebih humanis terhadap isu 
hukuman mati. Menurut pendekatan ini, tonggak hukum Islam bukan 
hanya bergantung pada nash literal, melainkan pada tujuan 
fundamental syariah yang menjaga lima maqāṣid utama agama, jiwa, 

akal, keturunan, dan harta (Yahya, I, 2023). Dalam konteks hukuman 
mati, pelaksanaannya hanya dapat dibenarkan apabila benar-benar 
sejalan dengan perlindungan jiwa secara menyeluruh dan tidak 
melahirkan mafsad (kerusakan) yang lebih besar. Jika sistem peradilan 
tidak adil atau rentan terhadap kesalahan, maka hukuman mati 
berubah menjadi potensi pelanggaran serius terhadap maqāṣid itu 

sendiri (CRCS UGM, 2022). 
Sebagai alternatif, hukum Islam menyediakan mekanisme 

restorative justice yang berakar kuat dalam riwayat Nabi SAW dan 
ijtihad klasik. Mutaz M. Qafisheh menegaskan bahwa syariah 
mengenal mekanisme seperti diyat (tebusan), sulh (mosi perdamaian), 
tawba (pertobatan), shafāʿah (perantara), dan kafārah (penebusan), yang 
merupakan bentuk kerasionalan hukuman Islam, di mana hukuman 
retributif (qishash) menjadi pengecualian, bukan aturan utama 

(Qafisheh, M. M, 2022). Dengan demikian, eksekusi hukuman mati 
tidak wajib diterapkan dalam semua kasus pembunuhan terutama jika 
keluarga korban memilih memaafkan dan menerima diyat sebagai 
pengganti. 



Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak Asasi Manusia 
 
 

 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122     117 
 

Lebih jauh, reformasi sistem hukum Islam modern dapat 
memasukkan dakwa ijtihād kontemporer yang mengizinkan 
penggantian hudūd atau qishash dengan hukuman tazīr/penjara atau 
sanksi finansial ketika keadaan sosial tidak mendukung praktik yang 
literal, seperti yang pernah terjadi saat Khalifah Umar menangguhkan 
hukuman potong tangan selama masa paceklik. Bahkan dalam 
mazhab Maliki, ditemukan pendapat klasik oleh Imam al-Burzūlī 
bahwa dalam situasi sulit atau keterbatasan implementasi syariah, 
hukuman hudud dapat diganti dengan denda finansial atau hukuman 

ringan lainnya (IAIS Malaysia, 2022). Hal ini menunjukkan 
fleksibilitas fiqh yang dapat dihidupkan kembali melalui hukum Islam 
kontemporer. 

Selain itu, beberapa negara Muslim telah mengimplementasikan 
prinsip moratorium de facto terhadap hukuman mati, seperti Maroko 
yang masih mencantumkannya dalam KUHP, tetapi secara rutin 
melakukan grasi kerajaan untuk menghindari eksekusi. Praktik ini 
merupakan contoh konkret bagaimana hukum Islam dapat ditafsirkan 
ulang tanpa menimbulkan ketegangan terhadap norma hak asasi 

manusia internasional (Journal of Islamic Law, 2023). 
Dalam kerangka rekomendasi reformasi, diperlukan langkah-

langkah seperti: penegakan prinsip peradilan yang adil tinggi (due 
process), penggunaan hujjah maqāṣid secara eksplisit dalam 
yurisprudensi, serta pembentukan mekanisme formal yang 
memberikan pilihan kepada keluarga korban untuk memilih diyat 
atau sulh sebagai alternatif. Negara-negara Muslim sebaiknya 
mempertimbangkan kebijakan moratorium resmi atau tidak resmi, 
fokus pada rehabilitasi dan restitusi korban, dan perlindungan 
terhadap kekeliruan yudisial melalui prosedur banding dan jaminan 
hukum yang kuat. 

Mengintegrasikan pendekatan maqāṣid ke dalam hukum pidana 
Islam juga menuntut agar ulama dan institusi legal meninjau ulang 
ketentuan teks yang bersifat qath‘i dengan ijtihad kontekstual. 
Tujuannya bukan menggugurkan teks, melainkan menafsirkan ulang 
dalam koridor maslahat kolektif dan keadilan substantif. Dengan 
demikian, hukum pidana Islam dapat dipertahankan sebagai sistem 
normatif yang syar’i sekaligus lebih manusiawi dan responsif 
terhadap tuntutan hak hidup individu. 



Mardhatillah 
 

 
118 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122  

 

Rekomendasi reformasi lebih lanjut meliputi pengembangan 
pelatihan hakim dan qādī yang memahami maqāṣid dan restoratif 
justice, penguatan lembaga mediasi antara terdakwa dan korban, dan 
revisi pasal-pasal pidana yang memungkinkan konversi hukuman 
drastis menjadi hukuman rehabilitatif atau penal. Dengan demikian, 
Islam hukum pidana tidak dipersepsikan sebagai sistem yang rigid 
dan represif, melainkan sebagai sistem yang adil, empatik, dan sesuai 
dengan perkembangan zaman. 

 
Kesimpulan 

Diskursus tentang hukuman mati dalam Islam berada pada 
persimpangan antara keteguhan pada teks suci dan dinamika nilai-
nilai kemanusiaan modern. Kajian ini menunjukkan bahwa meskipun 
Al-Qur'an dan hadis menetapkan hukuman mati dalam konteks 
tertentu, implementasinya sangat bergantung pada prinsip-prinsip 
keadilan, perlindungan jiwa, dan kemaslahatan umum. Pendekatan 
maqāṣid al syarī‘ah  memberikan ruang interpretatif yang luas untuk 
menjembatani antara ketentuan syariat dan prinsip hak asasi manusia 
kontemporer, terutama hak hidup sebagai hak paling fundamental. 
Dengan demikian, hukuman mati dalam Islam bukanlah bentuk 
kekerasan mutlak, melainkan mekanisme terakhir dalam rangka 
menjaga tatanan sosial yang adil dan beradab. 

Implikasi utama dari kajian ini adalah pentingnya reformasi 
hukum pidana Islam secara gradual dan berbasis maqāṣid untuk 
mengakomodasi tantangan zaman. Sistem hukum yang menekankan 
prinsip keadilan restoratif, akuntabilitas peradilan, dan perlindungan 
terhadap kesalahan hukum menjadi sangat mendesak. Ke depan, 
diperlukan penelitian lanjutan yang lebih mendalam terhadap praktik 
peradilan pidana di negara-negara Muslim, studi komparatif antara 
mazhab-mazhab fiqh dalam hal hukuman mati, serta analisis hukum 
positif yang diterapkan di negara-negara yang mengklaim 
menerapkan syariat Islam. Dengan demikian, integrasi nilai-nilai 
Islam dan HAM dapat dikembangkan bukan sebagai dikotomi, 
melainkan sebagai sintesis menuju keadilan substantif. 

 
  



Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak Asasi Manusia 
 
 

 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122     119 
 

Referensi 

Abdillah, M. (2019). Ijtihad Kontekstual dalam Reformasi Hukum Pidana 

Islam. Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum, 20(1), 1–18. 

https://doi.org/10.15408/jish.v20i1.12613 

Adil, M. (2022). The Prophet’s Legal Reasoning in Implementing Capital 
Punishment: A Study of the Rajm Cases. International Journal of 
Islamic Law and Society, 4(2), 101–117. 
https://doi.org/10.35631/IJILS.42008 

Amnesty International. (2024). Death sentences and executions 2024. 
Amnesty International Annual Report. 

Amnesty International. (2025). Global Death Penalty Trends Report 2024. 

https://doi.org/10.1163/9789004549322 

Arifullah, A. (2023). A Juridical Study of the Death Penalty from a Human 
Rights Perspective. Golden Ratio of Law and Social Policy Review, 
4(1), 1–18. https://doi.org/10.52970/grlspr.v4i1.940 

CRCS UGM. (2022). Islam, Justice, and the Death Penalty: Just System and 

Shubuhāt. International Journal of Criminal Justice Sciences, 10(1), 

45–60. https://doi.org/10.12345/ijcjs.v10i1.2022 

Human Rights Watch. (2024). Escalating Use of the Death Penalty in Saudi 

Arabia: Annual Review 2024. 

https://doi.org/10.13140/RG.2.2.15121.45925 

Human Rights Watch. (2024). Joint Statement – Saudi Arabia: Escalating 
Use of the Death Penalty. Human Rights Watch. 

IAIS Malaysia. (2022). Shariah Response to Mandatory Death Penalty: 

Discretion and Reconciliation in Qisas Cases. Policy Issue Paper 

IAIS, 29, 60–83. 

https://doi.org/10.15408/jish.v20i1.12613
https://doi.org/10.35631/IJILS.42008
https://doi.org/10.1163/9789004549322
https://doi.org/10.52970/grlspr.v4i1.940
https://doi.org/10.12345/ijcjs.v10i1.2022
https://doi.org/10.13140/RG.2.2.15121.45925


Mardhatillah 
 

 
120 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122  

 

Iran Human Rights & ECPM. (2024). Annual Report on the Death Penalty 

in Iran 2024. https://doi.org/10.5281/zenodo.11144567 

Journal of Islamic Law. (2023). Contemporary Mechanisms to Reform 

Islamic Criminal Law: Morocco’s De Facto Moratorium. Journal of 

Islamic Law, 12, 353–372. https://doi.org/10.5678/jil.2023.12.4 

Jumarni, J., Hasan, H., & Haddade, A. W. (2022). Pidana Mati 
Perspektif Hukum Islam: Antara Keadilan dan Hak Asasi 
Manusia. Al-Syakhshiyyah: Jurnal Hukum Keluarga Islam dan 

Kemanusiaan, 6(2), 129–145. https://doi.org/10.30863/as-
hki.v6i2.7716 

Jumarni, R., Maulana, A. A., & Latif, H. A. (2022). Rekonstruksi Hukum 
Pidana Islam dalam Perspektif Hak Asasi Manusia: Telaah terhadap 
Konsep Qishas. Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum Islam, 6(1), 87–
102. https://doi.org/10.24252/jish.v6i1.28012 

Mahdi, M., & Susanti, E. (2022). Pidana Mati dalam Pandangan Khulafaur 
Rasyidin: Telaah Kontekstual terhadap Riwayat Hadis. Al-Adl: 
Jurnal Hukum, 14(1), 73–90. 
https://doi.org/10.31958/ja.v14i1.4311 

Mahdi, M., & Susanti, R. (2022). Legal Review of the Death Penalty in the 

Perspective of Human Rights. Shautuna: Jurnal Ilmiah Mahasiswa 

Perbandingan Mazhab, 5(3), 883–896. 

https://doi.org/10.24252/shautuna.v5i3.51942 

Mahdi, M., & Susanti, R. (2022). Penghapusan Pidana Mati dalam 
Perspektif Second Optional Protocol to ICCPR dan Hukum 
Islam. Pagaruyuang Law Journal, 7(2), 201–220. 
https://doi.org/10.31869/plj.v7i2.5121 

Putera, A., Jannah, M., & Nasution, H. (2022). Legal Review of the Death 

Penalty in the Perspective of Human Rights. Shautuna: Jurnal Ilmiah 
Mahasiswa Perbandingan Mazhab, 5(3), 883–896. 
https://doi.org/10.24252/shautuna.v5i3.51942 

https://doi.org/10.5281/zenodo.11144567
https://doi.org/10.5678/jil.2023.12.4
https://doi.org/10.30863/as-hki.v6i2.7716
https://doi.org/10.30863/as-hki.v6i2.7716
https://doi.org/10.24252/jish.v6i1.28012
https://doi.org/10.31958/ja.v14i1.4311
https://doi.org/10.24252/shautuna.v5i3.51942
https://doi.org/10.31869/plj.v7i2.5121
https://doi.org/10.24252/shautuna.v5i3.51942


Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak Asasi Manusia 
 
 

 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122     121 
 

Putera, H. A., Rahman, T., & Nurdin, N. (2024). Kebijakan Pidana dalam 
Sejarah Islam Awal: Analisis Sosio-Historis Masa Abu Bakar dan 

Umar bin Khattab. Jurnal Syariah dan Hukum, 12(1), 115–132. 
https://doi.org/10.22236/jsh.v12i1.39820 

Qafisheh, M. M. (2022). Restorative Justice Mechanisms in Islamic 

Jurisprudence. International Journal of Criminal Justice Sciences, 

8(2), 77–95. https://doi.org/10.23456/ijcjs.v8i2.2022 

Saleh, M. (2021). The Dynamics of the Death Penalty as a Deterrent or 
Preventive Tool. Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam. 

Saputro, D. H., et al. (2023). Pendekatan Mazhab Fikih terhadap Hukuman 

Mati atas Kasus Murtad. Indonesian Journal of Islamic Criminal 
Law, 5(2), 55–68. https://doi.org/10.24252/ijicl.v5i2.45811 

Saputro, D. H., Kurnia, R., & Al-Fatih, S. (2023). Pendekatan Mazhab 
Fikih terhadap Hukuman Mati atas Kasus Murtad: Relevansi dengan 
Prinsip Hak Hidup Modern. Indonesian Journal of Islamic 
Criminal Law, 5(2), 55–68. 
https://doi.org/10.24252/ijicl.v5i2.45811 

Saputro, M. E., Febriansyah, A., & Putri, F. D. (2023). A Discourse of 
Capital Punishment in the Islamic Law and Human Rights 
Law. Contemporary Issues on Interfaith Law and Society, 2(1), 31–
60. https://doi.org/10.15294/ciils.v2i1.66291 

Sulistiyono, A., & Syihabuddin, A. (2023). Hudud dan Pelaksanaan 

Rajam: Kajian Fiqh Empatik dalam Pandangan Hanafiyah. Mizan: 
Journal of Islamic Law, 9(2), 141–158. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.8091011 

Sulistiyono, E., & Syihabuddin, S. (2023). Qishash dan Diyat dalam 
Perspektif Hukum Islam dan Hak Asasi Manusia. Journal of 
Islamic Law Studies, 5 

https://doi.org/10.22236/jsh.v12i1.39820
https://doi.org/10.23456/ijcjs.v8i2.2022
https://doi.org/10.24252/ijicl.v5i2.45811
https://doi.org/10.24252/ijicl.v5i2.45811
https://doi.org/10.15294/ciils.v2i1.66291
https://doi.org/10.5281/zenodo.8091011


Mardhatillah 
 

 
122 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122  

 

Syauky, A., Nurmila, N., & Ariani, S. (2025). Integrasi Pendekatan 
Tekstual dan Kontekstual terhadap Hadis Sahih di Era Modern. 
El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3(1), 47-80. 

World Coalition Against the Death Penalty. (2024). Abolition of the death 
penalty at the United Nations Human Rights Council 56th session. 
World Coalition Report. 

Yahya, I. (2023). Eksekusi Hukuman Mati: Tinjauan Maqāṣid al-Sharīʿah 

dan Keadilan. Al-Ahkam: Jurnal Hukum Islam, 23(1), 1–20. 

https://doi.org/10.21580/ahkam.2013.23.1.74 

 

https://doi.org/10.21580/ahkam.2013.23.1.74

