E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122
E-ISSN: 3110-1488
DOIL:

Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak
Asasi Manusia

Mardhatillah
Sekolah Tinggi Ilmu Syariah Ummul Ayman Pidie Jaya, Indonesia
email: mardhatillah0108@gmail.com

Article history: 22 July 2025:, Revised: 27 July 2025; Accepted: 07 Agustus 2025;
Published: 16 Agustus 2025

Abstract

The death penalty in Islam is a complex and ongoing issue, especially
in light of contemporary human rights discourse. This article critically
examines the theological foundations of capital punishment in Islamic
sacred texts, such as the Qur’an and Hadith, focusing on its application
in the contexts of gishash, hudud, and ta zir. On the other hand, it
explores the tension between the implementation of Islamic criminal
law and global human rights principles, particularly the right to life as
protected by the Universal Declaration of Human Rights and the
ICCPR. The research employs a normative-legal and contextual
hermeneutical approach, combined with a comparative analysis of the
implementation of the death penalty in Muslim-majority countries
such as Saudi Arabia, Iran, and Indonesia. The findings indicate that
although Islam provides theological legitimacy for the death penalty, its
application is conditional, procedural, and open to reinterpretation
based on humanitarian objectives through the framework of magasid al-
shari‘ah. Furthermore, there is a growing trend among contemporary
Muslim scholars to reassess the death penalty within a framework of
substantive justice and current socio-political contexts. The article
recommends a reform of Islamic criminal law grounded in restorative
justice, victim rights, and protection against judicial errors. Thus,
Islamic law can uphold its normative integrity while remaining
responsive to evolving universal values.

Author correspondence email: mardhatillah0108@gmail.com
Available online at: https:/ /journal.an-nur.org/index.php/nihayah
Copyright (c) 2025 mardhatillah



mailto:Maedhatillah0108@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/nihayah
mailto:mardhatillah0108@gmail.com

E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak Asasi Manusia

Keywords
Capital punishment, Islam, Human Rights, Maqasid al-Shari ‘ah

Abstrak

Hukuman mati dalam Islam merupakan isu yang kompleks dan terus
diperdebatkan di tengah dinamika nilai-nilai hak asasi manusia
(HAM) kontemporer. Artikel ini mengkaji secara kritis dasar teologis
hukuman mati dalam teks-teks suci Islam seperti al-Qur'an dan
hadis, dengan fokus pada konteks qgishash, hudud, dan ta'zir. Di sisi
lain, analisis juga diarahkan pada ketegangan antara penerapan
hukum pidana Islam dengan prinsip-prinsip HAM global, khususnya
hak untuk hidup yang dilindungi oleh Deklarasi Universal HAM dan
ICCPR. Pendekatan metodologis yang digunakan meliputi analisis
yuridis-normatif, hermeneutika kontekstual, serta kajian komparatif
terhadap praktik di negara-negara Muslim seperti Arab Saudi, Iran,
dan Indonesia. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun Islam
memberikan legitimasi atas hukuman mati, penerapannya bersifat
kondisional dan penuh syarat, serta terbuka terhadap pendekatan
kemanusiaan melalui magasid al syari‘ah . Selain itu, terdapat
kecenderungan dalam pemikiran hukum Islam kontemporer untuk
meninjau kembali ketentuan pidana mati dalam kerangka keadilan
substantif dan konteks sosial-politik masa kini. Artikel ini
merekomendasikan perlunya reformasi hukum pidana Islam
berbasis prinsip keadilan restoratif, hak korban, dan perlindungan
terhadap kemungkinan kesalahan yudisial. Dengan demikian, Islam
tetap dapat mempertahankan integritas normatifnya sekaligus
responsif terhadap perkembangan nilai-nilai universal.

Kata Kunci
Hukuman mati, Islam, Hak Asasi Manusia, Magdsid al syari’ah

Pendahuluan

Hukuman mati masih menjadi perdebatan serius di antara
komunitas global, terutama dalam hal pertentangannya dengan
prinsip-prinsip hak asasi manusia. Di tengah tren internasional yang
mengarah pada penghapusan hukuman mati, sebagian negara justru
masih mempertahankannya, bahkan meningkatkannya, terutama
negara-negara dengan basis hukum agama yang kuat. Islam, sebagai
salah satu sistem normatif yang memiliki struktur hukum tersendiri,

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122 103



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Mardhatillah

memberikan ruang yang cukup jelas terhadap penerapan hukuman
mati, khususnya dalam perkara pembunuhan, perzinaan, dan
kejahatan berat lainnya. Namun dalam era modern vyang
mengedepankan supremasi hak asasi manusia, implementasi hukum
Islam, khususnya dalam bentuk pidana mati, tidak luput dari kritik
tajam, baik dari luar maupun dari dalam komunitas Muslim sendiri.

Dalam konteks global, pemahaman terhadap hak hidup yang
dijamin dalam Pasal 3 Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia dan
Pasal 6 Kovenan Internasional tentang Hak Sipil dan Politik (ICCPR)
semakin menguat sebagai nilai universal yang tidak dapat dikurangi
dalam kondisi apa pun. Meski ICCPR tidak secara eksplisit melarang
hukuman mati, tetapi Protokol Opsional Kedua terhadap perjanjian
tersebut dengan jelas menargetkan penghapusan pidana mati secara
menyeluruh. Di sinilah muncul benturan antara prinsip universal hak
asasi manusia dengan praktik hukum positif di negara-negara
Muslim, yang masih menjadikan hukuman mati sebagai bagian dari
perangkat keadilan pidana mereka (Adil, 2022).

Sebagai contoh, Iran dan Arab Saudi merupakan dua negara
yang paling banyak melakukan eksekusi pidana mati setiap tahun.
Seringkali, hukuman dijatuhkan bukan hanya pada pelaku
pembunuhan, tetapi juga pada kejahatan non-kekerasan seperti
penggunaan narkotika dan perbedaan keyakinan politik, yang
memicu kritik dari komunitas internasional (Saputro et al., 2023).
Dalam kasus seperti ini, hukuman mati dianggap telah keluar dari
kerangka prinsip keadilan dalam Islam, sebab mengabaikan syarat-
syarat ketat yang diajarkan syariat terkait pembuktian, niat (niyyah),
dan kemungkinan adanya pengampunan dari pihak korban (diyat).

Indonesia sebagai negara dengan jumlah Muslim terbesar di
dunia juga belum menghapus pidana mati dalam sistem hukum
nasionalnya. Hukuman ini masih diberlakukan terutama dalam kasus
narkotika dan terorisme. Perdebatan tentang urgensinya juga terjadi
di dalam negeri. Kelompok-kelompok keagamaan seperti Nahdlatul
Ulama (NU) cenderung menyetujui penerapan pidana mati dalam
batas-batas tertentu, selama tidak melanggar prinsip keadilan dan
disertai bukti yang sah (Putera et al., 2024). Namun demikian, terdapat
kelompok akademik dan pegiat HAM yang mendorong
dihapuskannya pidana mati dengan alasan tidak sejalan dengan hak

104 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak Asasi Manusia

hidup yang dijamin UUD 1945 serta bertentangan dengan komitmen
Indonesia terhadap berbagai perjanjian HAM internasional.

Hukum Islam sendiri mengenal tiga dasar utama dalam
pelaksanaan pidana mati: gishash (pembalasan sepadan), hudud
(hukuman tetap atas pelanggaran tertentu), dan ta’zir (hukuman
diskresi oleh otoritas negara). Dalam qishash, misalnya, al-Qur'an
secara tegas menyebutkan: “Dan Kami telah tetapkan atas mereka di
dalamnya (Taurat): bahwa jiwa dibalas dengan jiwa...” (QS. al-Ma’idah: 45).
Namun pada saat yang sama, Islam juga membuka ruang
pengampunan melalui diyat (tebusan) atau pemaafan dari keluarga
korban (Sulistiyono & Syihabuddin, 2023). Inilah bukti bahwa
meskipun syariat menetapkan hukuman mati dalam beberapa kasus,
pelaksanaannya tidaklah kaku, tetapi penuh nuansa kemanusiaan dan
kompromi sosial.

Pemikiran hukum Islam kontemporer juga menunjukkan
kecenderungan untuk melakukan reinterpretasi terhadap ketentuan
pidana mati, khususnya dengan mempertimbangkan magqasid al-
syari’ah, yaitu prinsip-prinsip dasar hukum Islam yang bertujuan
menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dalam kerangka
magqasid ini, perlindungan terhadap jiwa (hifz al-nafs) menjadi orientasi
utama. Oleh sebab itu, sebagian cendekiawan Muslim memandang
bahwa dalam kondisi sosial-politik yang rentan terhadap salah
tangkap, korupsi yudisial, dan pelanggaran prosedural, maka
penerapan pidana mati justru bisa bertentangan dengan maqasid itu
sendiri (Jumarni et al., 2022).

Dalam konteks ini, penting dilakukan penelaahan ulang atas
ayat-ayat Qur'an dan hadis terkait hukuman mati, dengan
mempertimbangkan konteks historis dan sosialnya. Hal ini sejalan
dengan pendekatan hermeneutika kontekstual yang tidak hanya
melihat teks sebagai hukum normatif yang statis, tetapi juga sebagai
entitas yang bisa dipahami secara progresif, relevan dengan tantangan
zaman. Di sisi lain, hukum internasional juga perlu menghargai
kekhususan sistem hukum berbasis agama, selama tidak melanggar
prinsip-prinsip utama kemanusiaan.

Artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara kritis bagaimana
hukum Islam memahami dan menerapkan hukuman mati serta
bagaimana hal tersebut dapat diletakkan dalam kerangka dialog yang

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122 105



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Mardhatillah

konstruktif dengan prinsip-prinsip hak asasi manusia internasional.
Metodologi yang digunakan dalam artikel ini adalah pendekatan
yuridis-normatif, yakni kajian terhadap teks-teks hukum baik dari al-
Qur'an, hadis, maupun literatur figh klasik dan kontemporer. Di
samping itu, digunakan pendekatan komparatif dengan menganalisis
hukum positif di beberapa negara Muslim serta ketentuan-ketentuan
internasional yang mengatur hak hidup dan hukuman mati (Mahdi &
Susanti, 2022).

Ruang lingkup pembahasan artikel ini mencakup kajian tekstual
terhadap dalil-dalil hukum Islam tentang hukuman mati, pandangan
para ulama klasik dan modern, serta respons negara-negara Muslim
terhadap tekanan internasional terkait penghapusan pidana mati.
Analisis juga diarahkan pada kemungkinan pengembangan figh
pidana yang lebih responsif terhadap isu hak asasi manusia, tanpa
mengorbankan integritas hukum Islam sebagai sistem normatif yang
khas. Diharapkan artikel ini dapat memberikan kontribusi konseptual
dalam menjembatani dua entitas normatif yang seringkali dianggap
bertentangan: teks suci dan hak asasi manusia.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
metode yuridis-normatif dan pendekatan tekstual-hermeneutik.
Kajian yuridis-normatif digunakan untuk menganalisis dasar-dasar
hukum Islam mengenai hukuman mati sebagaimana tercantum dalam
al-Qur’an, hadis, dan literatur fikih klasik maupun kontemporer.
Pendekatan ini penting untuk melihat bagaimana ketentuan pidana
mati dalam Islam disusun dalam teks-teks otoritatif dan bagaimana
ijtihad para ulama memberikan penafsiran atasnya. Sementara itu,
pendekatan tekstual-hermeneutik digunakan untuk membaca ulang
ayat-ayat dan hadis yang berkaitan dengan hukuman mati dalam
konteks historis dan sosial tertentu, dengan mempertimbangkan
metode kontekstualisasi seperti maqasid al syari’ah agar interpretasi
yang dihasilkan relevan dengan dinamika zaman dan nilai-nilai HAM.

Selain itu, metode komparatif digunakan untuk meninjau
bagaimana beberapa negara Muslim seperti Arab Saudi, Iran, dan
Indonesia menerapkan pidana mati dalam sistem hukumnya masing-
masing. Data sekunder dalam penelitian ini dikumpulkan dari jurnal-

106 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak Asasi Manusia

jurnal akademik, laporan HAM internasional, dokumen hukum
nasional, dan laporan lembaga internasional seperti Amnesty
International dan Human Rights Watch yang dipublikasikan. Tujuannya
adalah memperoleh gambaran empiris mengenai tren dan praktik
hukuman mati kontemporer dalam sistem hukum berbasis Islam, serta
mengidentifikasi kemungkinan reformasi hukum pidana Islam yang
lebih  kontekstual, adil, dan selaras dengan prinsip-prinsip
kemanusiaan universal.

Hasil

Hasil kajian ini menunjukkan bahwa hukuman mati dalam Islam
memiliki dasar teologis yang kuat dalam al-Qur'an dan hadis,
terutama dalam konteks gishash dan hudud. Namun, implementasinya
dalam sejarah menunjukkan fleksibilitas yang signifikan, tergantung
pada kondisi sosial, prinsip keadilan substantif, dan kemungkinan
pengampunan. Pada masa Nabi Muhammad SAW dan Khulafaur
Rasyidin, pelaksanaan pidana mati dilakukan dengan sangat selektif,
penuh kehati-hatian, dan mempertimbangkan maslahat publik.
Bahkan terdapat berbagai ijtihad hukum yang menunjukkan bahwa
para pemimpin Islam awal tidak memberlakukan hukuman mati
secara kaku, melainkan sebagai mekanisme terakhir untuk
menegakkan keadilan. Perbedaan pandangan mazhab-mazhab figh
klasik dalam isu-isu seperti zina muhshan dan murtad semakin
menegaskan bahwa terdapat ruang diskusi dan reinterpretasi dalam
hukum Islam.

Lebih lanjut, hasil analisis juga menunjukkan bahwa terdapat
ketegangan yang nyata antara penerapan hukuman mati dalam syariat
Islam dan prinsip-prinsip hak asasi manusia kontemporer, terutama
hak hidup yang dijamin secara universal. Namun pendekatan magasid
al syari’ah menawarkan jalan tengah yang memungkinkan terjadinya
sintesis antara nilai-nilai keadilan Islam dan prinsip-prinsip
kemanusiaan. Solusi alternatif seperti pemberlakuan diyat,
pendekatan restorative justice, dan reformasi sistem peradilan pidana
Islam menjadi pilihan-pilihan konkret yang dapat diterapkan di era
modern. Penelitian ini menekankan pentingnya pembacaan ulang
teks-teks keagamaan secara kontekstual agar hukum Islam tetap

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122 107



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Mardhatillah

relevan dan adil dalam menjawab tantangan sosial, politik, dan
kemanusiaan abad ke-21.

Pembahasan
Dasar Teks Suci tentang Hukuman Mati

Al-Qur'an sebagai sumber hukum wutama dalam Islam
memberikan landasan normatif yang jelas terkait pelaksanaan
hukuman mati, terutama dalam bentuk qgishash. Salah satu ayat yang
sering dikutip dalam hal ini adalah QS. Al-Baqarah ayat 178-179:

"Wahai orang-orang yang beriman! Diwajibkan atas kamu gishash
berkenaan dengan orang-orang yang dibunuh; orang merdeka dengan orang
merdeka, hamba dengan hamba, dan perempuan dengan perempuan. Maka
barang siapa yang mendapat suatu pemaafan dari saudaranya, hendaklah
(yang memaafkan) mengikuti dengan cara yang baik dan hendaklah (yang
diberi maaf) membayar (diyat) kepada yang memberi maaf dengan cara yang
baik. Hal itu adalah keringanan dari Tuhan kamu dan suatu rahmat. Barang
siapa yang melampaui batas sesudah itu, maka baginya azab yang pedih" (QS.
Al-Bagarah: 178).

Ayat ini menunjukkan bahwa gishash adalah ketentuan hukum
yang memiliki fungsi ganda: sebagai alat penghukuman dan
perlindungan jiwa. Ayat berikutnya menegaskan hal itu: “Dan dalam
qgishash itu ada (jaminan kelangsungan) hidup bagimu, wahai orang-orang
berakal, agar kamu bertakwa” (QS. Al-Baqarah: 179). Dengan demikian,
meski bentuknya hukuman mati, tujuannya bukan semata balas
dendam, tetapi menjaga keberlangsungan kehidupan sosial (Adil,
2022).

Selain qishash, al-Qur’an juga menyebut jenis-jenis hukuman
mati dalam konteks hudud, terutama dalam kasus hirabah atau
perampokan bersenjata. Dalam QS. Al-Ma'idah: 33, Allah SWT
berfirman:

“Sesungguhnya pembalasan terhadap orang-orang yang memerangi
Allah dan Rasul-Nya dan membuat kerusakan di muka bumi, ialah mereka
dibunuh atau disalib atau dipotong tangan dan kaki mereka secara
bersilang...”

Ayat ini menjadi dasar bagi ulama dalam menetapkan hukuman
mati atas pelaku perampokan yang menyebabkan kematian atau
kerusakan berat di masyarakat. Namun, pelaksanaan hukuman ini

108 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak Asasi Manusia

ditentukan oleh kondisi, bukti yang kuat, dan pertimbangan maslahat.
Oleh karena itu, meskipun al-Qur'an menyebutkannya secara
eksplisit, para fuqaha sepakat bahwa keputusan akhir bergantung
pada pertimbangan keadilan dan keadaan sosial (Jumarni et al., 2022).

Selain al-Qur’an, hadis Nabi SAW menjadi dasar hukum yang
memperkuat ketentuan hukuman mati dalam Islam. Dalam konteks
pembunuhan, misalnya, hadis riwayat Bukhari-Muslim menyebutkan:

"Tidak halal darah seorang Muslim ditumpahkan kecuali karena salah
satu dari tiga hal: (1) pelaku zina yang sudah menikah (muhshan), (2) jiwa
dibalas dengan jiwa, dan (3) orang yang keluar dari agama (murtad) dan
memisahkan diri dari jamaah” (HR. Bukhari dan Muslim).

Hadis ini menunjukkan adanya tiga kategori kejahatan yang
secara syar’i dapat dikenai hukuman mati. Pertama, pembunuhan;
sesuai dengan prinsip gishash. Kedua, zina muhshan yaitu perzinahan
yang dilakukan oleh seseorang yang sudah menikah. Dalam beberapa
riwayat, Nabi SAW memerintahkan pelaksanaan rajam kepada pelaku
zina muhshan, seperti dalam kasus Maiz bin Malik dan wanita dari
suku Ghamidiyah (Syauky, A., 2025). Hadis-hadis tersebut
menunjukkan penerapan hukuman mati melalui rajam sebagai bentuk
hudud yang ketat syaratnya: adanya pengakuan sendiri sebanyak
empat kali atau kesaksian dari empat saksi laki-laki yang adil.

Ketiga, hukuman mati bagi murtad, sebagaimana termaktub
dalam hadis: “Barang siapa yang mengganti agamanya (Islam), maka
bunuhlah dia” (HR. Bukhari). Namun, para ulama berbeda pandangan
dalam memahami hadis ini. Sebagian besar ulama klasik
menganggapnya sebagai ketetapan hukum tetap (qat’i), sedangkan
ulama kontemporer cenderung memahami hadis ini dalam konteks
sosial-politik masa Nabi, di mana murtad kerap dikaitkan dengan
pengkhianatan terhadap negara Madinah (Putera et al., 2024). Oleh
karena itu, penerapan hukuman mati atas pelaku murtad perlu
ditinjau ulang secara historis dan kontekstual.

Baik al-Qur’an maupun hadis memberikan dasar hukum yang
kuat atas penerapan hukuman mati dalam sistem hukum Islam.
Namun, perlu digarisbawahi bahwa semua ketentuan tersebut
memiliki syarat-syarat yang sangat ketat, serta bertujuan untuk
menjaga kemaslahatan umum dan keadilan, bukan sekadar untuk
menghukum secara represif. Dalam hal ini, pendekatan maqasid al-

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122 109



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Mardhatillah

syari’ah dapat memberikan kerangka etik dan metodologis yang lebih
inklusif dan kontekstual terhadap hukum pidana Islam di era modern
(Saputro et al., 2023).

Implementasi Hukuman Mati dalam Sejarah Islam

Penerapan hukuman mati dalam Islam tidak hanya memiliki
dasar tekstual yang kuat dari al-Qur’an dan hadis, tetapi juga memiliki
jejak historis yang signifikan dalam perjalanan hukum Islam. Dalam
sejarah awal Islam, hukuman mati diterapkan secara sangat selektif,
dengan mempertimbangkan prinsip keadilan, pembuktian yang kuat,
serta kemungkinan pengampunan atau penghindaran hukuman.
Prinsip ini ditegakkan pertama kali oleh Rasulullah SAW dan
kemudian diteruskan oleh para Khulafi’ al-Rasyidin  serta
dikembangkan dalam berbagai mazhab fikih dengan pendekatan
ijtihad yang bervariasi.

Pada masa Nabi Muhammad SAW, pelaksanaan hukuman mati
sangat terkait dengan penegakan keadilan yang bersifat korektif dan
edukatif dalam masyarakat yang sedang membentuk tatanan hukum
baru pasca hijrah ke Madinah. Dalam beberapa peristiwa yang tercatat
secara autentik dalam hadis sahih, Nabi menerapkan hukuman mati
kepada pelaku pembunuhan dengan unsur kesengajaan yang tidak
mendapat pengampunan dari wali korban. Misalnya dalam kasus
pembunuhan yang dilakukan oleh seorang laki-laki terhadap
kerabatnya karena dendam, Rasulullah SAW menegakkan gishash
setelah tidak ada pemaafan dari keluarga korban (Jumarni et al., 2022).

Selain itu, Nabi juga menerapkan hukuman rajam terhadap
pelaku zina muhshan berdasarkan pengakuan sukarela pelaku, seperti
dalam kasus Ma'iz bin Malik dan wanita dari suku Ghamidiyah.
Namun, dalam peristiwa ini, Nabi terlebih dahulu melakukan
konfirmasi berulang kali terhadap pengakuan pelaku, bahkan sempat
menolak eksekusi agar pelaku kembali dari niatnya untuk dihukum.
Ini menunjukkan kehati-hatian yang sangat tinggi dalam menjatuhkan
vonis mati, serta memberikan ruang pertobatan sebesar-besarnya
kepada pelaku (Adil, 2022).

Di masa Khulafa’ al-Rasyidin, pelaksanaan hukuman mati masih
berpegang pada prinsip-prinsip yang telah dicontohkan Rasulullah,
dengan variasi penerapan yang lebih sistematis seiring
berkembangnya institusi kekhilafahan. Khalifah Abu Bakar al-Shiddiq

110 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak Asasi Manusia

RA, misalnya, memerintahkan hukuman mati terhadap sebagian
orang yang murtad dan memberontak terhadap negara, bukan semata
karena meninggalkan Islam, tetapi karena pengkhianatan politik dan
militer yang mengancam stabilitas negara. Sedangkan Khalifah Umar
bin al-Khattab RA dikenal sangat berhati-hati dalam mengeksekusi
hukuman mati, bahkan beliau pernah menangguhkan hukuman
potong tangan (hudud) selama musim paceklik, dengan alasan sosial
sebagai faktor pemaaf (Putera et al., 2024).

Pada masa Utsman bin ‘Affan RA dan Ali bin Abi Thalib RA,
pelaksanaan pidana mati juga tetap dijalankan dalam kasus-kasus
serius, tetapi selalu didasarkan pada pembuktian yang sangat ketat.
Ali bin Abi Thalib, misalnya, pernah membebaskan seorang tertuduh
pembunuhan karena tidak ada bukti selain pengakuan yang tidak
konsisten. Ini menunjukkan bahwa para Kkhalifah tidak
memperlakukan  hukuman mati secara rigid, melainkan
memperhatikan konteks, bukti, dan nilai-nilai keadilan substantif
(Mahdi & Susanti, 2022).

Perkembangan hukum Islam selanjutnya menunjukkan adanya
perbedaan pandangan di antara mazhab-mazhab fikih terkait
pelaksanaan hukuman mati, terutama dalam perkara murtad dan zina
muhshan. Mazhab Hanafi, misalnya, menetapkan bahwa perempuan
murtad tidak dikenai hukuman mati karena dianggap tidak
membahayakan sistem politik, berbeda dengan laki-laki murtad.
Sementara itu, mazhab Syafii dan Hanbali lebih literal dalam
memahami hadis murtad, dan menetapkan hukuman mati bagi siapa
pun yang keluar dari Islam, kecuali jika ia kembali setelah dinasihati
(Saputro et al., 2023).

Dalam perkara zina muhshan, keempat mazhab sepakat bahwa
hukuman rajam hanya dijatuhkan jika terdapat pengakuan sukarela
sebanyak empat kali atau kesaksian dari empat orang saksi laki-laki
yang adil. Namun, mazhab Hanafi lebih mengedepankan aspek
pencegahan hukuman (dar’ al-hudid bi al-syubuhat), yakni setiap
keraguan sekecil apa pun bisa menggugurkan hukuman rajam. Hal ini
menjadi cerminan prinsip kehati-hatian (ihtiyat) dalam pelaksanaan
hukuman mati (Sulistiyono & Syihabuddin, 2023).

Dengan demikian, implementasi hukuman mati dalam sejarah
Islam tidak Dbersifat absolut atau kaku, tetapi sangat

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122 111



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Mardhatillah

mempertimbangkan konteks, maslahat, dan nilai keadilan substantif.
Baik Nabi Muhammad SAW maupun para khalifah tidak menjadikan
pidana mati sebagai instrumen kekuasaan represif, melainkan sebagai
jalan terakhir setelah semua aspek pertimbangan hukum dan moral
telah ditempuh. Perbedaan pandangan di antara mazhab-mazhab
fikih juga menunjukkan bahwa terdapat ruang ijtihad dan
kontekstualisasi dalam hukum pidana Islam, khususnya menyangkut
isu-isu yang berkaitan dengan hak hidup.
Hukuman Mati dan Hak Asasi Manusia

Isu hukuman mati saat ini tidak bisa dilepaskan dari perspektif
hak asasi manusia (HAM) kontemporer. Deklarasi Universal Hak
Asasi Manusia dan berbagai instrumen PBB menempatkan hak hidup
sebagai hak fundamental yang tidak dapat dikurangi. Pasal 3
Deklarasi menyatakan: “Setiap orang berhak atas kehidupan, kebebasan dan
keamanan pribadi.” Sementara itu, Pasal 6 Kovenan Internasional
tentang Hak Sipil dan Politik (ICCPR) juga mengakui hak hidup,
meskipun masih memberikan pengecualian bagi negara retentionist
untuk mempertahankan hukuman mati dalam batasan ketat. Namun,
Protokol Opsional Kedua secara eksplisit menyerukan penghapusan
pidana mati demi menghormati hak hidup secara absolut.

Organisasi-organisasi HAM internasional seperti Amnesty
International, Human Rights Watch, dan World Coalition Against the
Death Penalty semakin intens mengkritik penerapan hukuman mati,
terutama ketika terkait dengan kurangnya transparansi, penyiksaan
dalam proses interogasi, maupun pelanggaran prosedural dalam
sidang. Laporan Amnesty menunjukkan bahwa pada 2023 terdapat
lebih dari 1.150 eksekusi dilaporkan secara resmi, angka tertinggi sejak
tahun 2015. Iran menjadi kontributor terbesar dengan lebih dari 850
eksekusi, banyak di antaranya terkait kasus narkotika dan mahasiswa
yang dituding protes politik, dengan banyak sidang yang tidak
memenuhi standar proses hukum yang adil (due process). Human
Rights Watch dalam pernyataannya menyatakan keprihatinan
mengenai penggunaan hukuman mati di Arab Saudi atas kasus-kasus
yang tidak memenuhi kriteria “kejahatan paling serius” seperti yang
diatur oleh hak internasional, serta pelanggaran terhadap hak
pengadilan yang adil dan penggunaan hukuman untuk membungkam
oposisi damai.

112 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak Asasi Manusia

Konflik mendasar antara hukum syariat dan prinsip HAM
terletak pada ketegangan antara hak individu dan keadilan sosial.
Syariat Islam memandang bahwa pelaksanaan hukuman mati dalam
kasus-qgishash, hudud, atau ta‘zir memiliki tujuan menjaga
kemaslahatan umum dan menegakkan prinsip keadilan sosial.
Penekanan pada magqasid al-syari’ah menegaskan bahwa keselamatan
jiwa (hifz al-nafs) adalah salah satu tujuan utama, sehingga hukuman
mati dianggap sah dalam kondisi tertentu jika semua syarat keadilan
terpenuhi. Namun pendekatan HAM kontemporer menaruh
kekhawatiran terhadap karakter irreversible hukuman ini, terlebih jika
prosedur hukum tidak menjamin fairness yang tinggi (Saleh, 2021).

Kritik utama terhadap hukuman mati dari sudut pandang
modern mencakup beberapa aspek: kurangnya bukti empiris bahwa
hukuman mati efektif sebagai deterrent terhadap kejahatan; potensi
kesalahan hukum dan eksekusi orang tak bersalah; serta ketidakadilan
sosial, termasuk bias terhadap kelompok minoritas dan mereka yang
miskin. Studi-studi empiris menunjukkan bahwa faktor-faktor seperti
kebijakan preventif, rehabilitasi, dan perbaikan kondisi sosial jauh
lebih berpengaruh dalam menekan angka kejahatan dibandingkan
ancaman hukum mati. Selain itu, karakter hukuman mati yang tidak
dapat dibatalkan menimbulkan risiko moral besar, karena satu
kesalahan dapat memakan nyawa manusia yang tidak bersalah
(Arifullah, 2023).

Organisasi seperti World Coalition Against the Death Penalty
menekankan perlunya negara-negara untuk bergabung dalam
Protokol Opsional Kedua dan mengadopsi moratorium pelaksanaan
hukuman mati. Kelompok-kelompok ini menyuarakan bahwa
penghapusan hukuman mati adalah langkah strategis menuju sistem
keadilan yang lebih manusiawi dan menghormati hak hidup.
Amnesty serta HRW juga menuntut agar hukuman mati tidak
diterapkan untuk kasus-kasus non-kekerasan, termasuk pelanggaran
narkotika atau ekspresi politik damai, karena hal itu jelas melanggar
kriteria kejahatan paling serius seperti yang dijelaskan dalam ICCPR.

Sementara itu, komunitas akademik dalam ranah Islam juga
semakin berkembang mendukung pendekatan yang lebih humanis
terhadap teks-teks syariat. Pendekatan restorative justice dalam figh,
yang menekankan compensatory justice seperti diyat, sulh, dan tawba,

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122 113



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Mardhatillah

menawarkan alternatif terhadap hukuman mati. Qafisheh bahkan
menyatakan bahwa kerangka hukum Islam telah menyediakan
mekanisme restitusi dan rekonsiliasi yang secara prinsip sejajar
dengan konsep restorative justice modern. Rekonsiliasi ini
menunjukkan bahwa syariat tidak semata merespon secara retributif,
melainkan  juga  mempertimbangkan  transformatif = untuk
menyeimbangkan hak korban dan keadilan sosial.

Dengan demikian, titik konflik antara syariat dan HAM dapat
diurai melalui dialog konstruktif yang menghormati landasan
normatif masing-masing sementara menolak penerapan hukum secara
damai dan adil. Pendekatan kontekstual yang mempertimbangkan
magqasid al-syari’ah dan standar internasional HAM dapat membuka
ruang bagi rekonstruksi hukum pidana Islam yang tetap syar’i namun
lebih responsif terhadap hak hidup individu.

Diskursus Kontemporer tentang Hukuman Mati

Perdebatan mengenai hukuman mati dalam konteks dunia Islam
kontemporer tidak hanya menyentuh persoalan yuridis dan moral,
tetapi juga berkaitan erat dengan kebijakan negara dan tekanan dari
komunitas internasional. Beberapa negara Muslim seperti Arab Saudi,
Iran, dan Indonesia menunjukkan pendekatan yang berbeda-beda
dalam mempertahankan atau mengurangi penggunaan hukuman
mati dalam sistem hukumnya.

Iran, sebagai salah satu negara dengan tingkat eksekusi tertinggi
di dunia, mencatat peningkatan signifikan jumlah hukuman mati
dalam beberapa tahun terakhir. Eksekusi dilakukan bukan hanya
untuk kasus pembunuhan, tetapi juga untuk pelanggaran non-
kekerasan seperti narkotika dan penghinaan terhadap otoritas
keagamaan. Banyak organisasi HAM menyoroti ketidaksesuaian
prosedur hukum Iran dengan prinsip peradilan yang adil, serta
penggunaan penyiksaan untuk mendapatkan pengakuan terdakwa,
yang bertentangan dengan prinsip-prinsip hak asasi manusia
kontemporer (Iran Human Rights & ECPM, 2024).

Di sisi lain, Arab Saudi mempertahankan hukuman mati sebagai
bagian integral dari sistem hukum syariah yang mereka anut. Namun,
negara ini juga menjadi sorotan karena eksekusi yang dijatuhkan atas
tuduhan seperti sihir, kritik terhadap pemerintah, atau kejahatan
narkoba. Kritik tajam diarahkan terhadap minimnya transparansi

114 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak Asasi Manusia

dalam proses peradilan dan terbatasnya akses terdakwa terhadap
pembelaan hukum yang memadai (Human Rights Watch, 2024).
Negara ini memaknai hudud secara literal dan menerapkannya tanpa
banyak ruang untuk reinterpretasi kontekstual.

Berbeda dengan dua negara tersebut, Indonesia berada pada
posisi yang lebih moderat. Hukuman mati masih tercantum dalam
undang-undang, terutama untuk kasus narkoba dan terorisme, namun
pelaksanaannya jarang dilakukan. Pemerintah Indonesia juga
menerima tekanan dari kelompok masyarakat sipil dan internasional
untuk menghapus hukuman ini. Dalam beberapa putusan Mahkamah
Konstitusi, terlihat adanya kecenderungan mempertimbangkan aspek
HAM sebagai pertimbangan dalam memutus perkara yang berkaitan
dengan hukuman mati (Mahdi, M., & Susanti, R, 2022).

Secara global, tren menunjukkan pergeseran yang signifikan
menuju penghapusan hukuman mati. Amnesty International
melaporkan bahwa sebagian besar negara di dunia telah
menghapuskan hukuman mati, baik secara hukum maupun praktik,
hanya menyisakan sebagian kecil negara yang masih
mempertahankannya. Namun demikian, angka eksekusi justru
meningkat di negara-negara yang masih menerapkannya,
menunjukkan adanya jurang besar antara norma global dan praktik
lokal (Amnesty International, 2025).

Dalam kalangan ulama modern, perbedaan pandangan
mengenai hukuman mati juga semakin menajam. Sebagian ulama
tetap mendukung penerapan hukuman mati berdasarkan nash Al-
Qur'an dan hadis, terutama untuk kejahatan berat seperti
pembunuhan berencana, zina muhshan, dan murtad. Mereka
berpendapat bahwa hukuman mati adalah bagian dari magasid al-
shari’ah dalam menjaga jiwa dan stabilitas masyarakat. Argumen ini
mengandalkan pada otoritas teks dan ketentuan gathi yang dianggap
tidak bisa diubah oleh ijtihad manusia.

Namun, kelompok ulama lainnya menyerukan moratorium
bahkan penghapusan hukuman mati dengan alasan bahwa dalam
banyak konteks modern, penerapannya sangat rentan terhadap
kesalahan yudisial, diskriminasi struktural, dan bertentangan dengan
hak dasar manusia untuk hidup. Mereka menekankan pentingnya
pendekatan maslahat dan ijtihad kontekstual dalam menyesuaikan

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122 115



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Mardhatillah

penerapan hukum Islam dengan realitas zaman. Hukuman alternatif
seperti diyat dan perbaikan sosial dianggap lebih sesuai dengan
semangat Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin (Abdillah, M, 2019).

Diskursus ini menunjukkan bahwa ketegangan antara
keotentikan teks dan kebutuhan kontekstual terus menjadi medan
perdebatan yang produktif di kalangan pemikir Islam. Tantangan ke
depan adalah merumuskan model hukum pidana Islam yang tetap
berlandaskan pada nilai-nilai dasar syariat, namun sensitif terhadap
perkembangan sosial, budaya, dan norma internasional tentang hak
asasi manusia. Negara-negara Muslim perlu membangun ruang
dialog antara figh dan hukum positif, antara otoritas ulama dan
kebijakan negara, agar sistem hukum tidak kehilangan legitimasi
normatif maupun kemanusiaannya.

Analisis Kritis dan Solusi Alternatif

Pembacaan ulang teks hukum Islam dengan pendekatan magasid
al syari’ah membuka perspektif baru yang lebih humanis terhadap isu
hukuman mati. Menurut pendekatan ini, tonggak hukum Islam bukan
hanya bergantung pada nash literal, melainkan pada tujuan
fundamental syariah yang menjaga lima maqasid utama agama, jiwa,
akal, keturunan, dan harta (Yahya, I, 2023). Dalam konteks hukuman
mati, pelaksanaannya hanya dapat dibenarkan apabila benar-benar
sejalan dengan perlindungan jiwa secara menyeluruh dan tidak
melahirkan mafsad (kerusakan) yang lebih besar. Jika sistem peradilan
tidak adil atau rentan terhadap kesalahan, maka hukuman mati
berubah menjadi potensi pelanggaran serius terhadap maqasid itu
sendiri (CRCS UGM, 2022).

Sebagai alternatif, hukum Islam menyediakan mekanisme
restorative justice yang berakar kuat dalam riwayat Nabi SAW dan
ijtihad klasik. Mutaz M. Qafisheh menegaskan bahwa syariah
mengenal mekanisme seperti diyat (tebusan), sulh (mosi perdamaian),
tawba (pertobatan), shafa ‘ah (perantara), dan kafarah (penebusan), yang
merupakan bentuk kerasionalan hukuman Islam, di mana hukuman
retributif (gishash) menjadi pengecualian, bukan aturan utama
(Qafisheh, M. M, 2022). Dengan demikian, eksekusi hukuman mati
tidak wajib diterapkan dalam semua kasus pembunuhan terutama jika
keluarga korban memilih memaafkan dan menerima diyat sebagai
pengganti.

116 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak Asasi Manusia

Lebih jauh, reformasi sistem hukum Islam modern dapat
memasukkan dakwa ijtihad kontemporer yang mengizinkan
penggantian hudiad atau gishash dengan hukuman tazir/penjara atau
sanksi finansial ketika keadaan sosial tidak mendukung praktik yang
literal, seperti yang pernah terjadi saat Khalifah Umar menangguhkan
hukuman potong tangan selama masa paceklik. Bahkan dalam
mazhab Maliki, ditemukan pendapat klasik oleh Imam al-Burzali
bahwa dalam situasi sulit atau keterbatasan implementasi syariah,
hukuman hudud dapat diganti dengan denda finansial atau hukuman
ringan lainnya (IAIS Malaysia, 2022). Hal ini menunjukkan
fleksibilitas figh yang dapat dihidupkan kembali melalui hukum Islam
kontemporer.

Selain itu, beberapa negara Muslim telah mengimplementasikan
prinsip moratorium de facto terhadap hukuman mati, seperti Maroko
yang masih mencantumkannya dalam KUHP, tetapi secara rutin
melakukan grasi kerajaan untuk menghindari eksekusi. Praktik ini
merupakan contoh konkret bagaimana hukum Islam dapat ditafsirkan
ulang tanpa menimbulkan ketegangan terhadap norma hak asasi
manusia internasional (Journal of Islamic Law, 2023).

Dalam kerangka rekomendasi reformasi, diperlukan langkah-
langkah seperti: penegakan prinsip peradilan yang adil tinggi (due
process), penggunaan hujjah magasid secara eksplisit dalam
yurisprudensi, serta pembentukan mekanisme formal yang
memberikan pilihan kepada keluarga korban untuk memilih diyat
atau sulh sebagai alternatif. Negara-negara Muslim sebaiknya
mempertimbangkan kebijakan moratorium resmi atau tidak resmi,
fokus pada rehabilitasi dan restitusi korban, dan perlindungan
terhadap kekeliruan yudisial melalui prosedur banding dan jaminan
hukum yang kuat.

Mengintegrasikan pendekatan maqasid ke dalam hukum pidana
Islam juga menuntut agar ulama dan institusi legal meninjau ulang
ketentuan teks yang bersifat qath’i dengan ijtihad kontekstual.
Tujuannya bukan menggugurkan teks, melainkan menafsirkan ulang
dalam koridor maslahat kolektif dan keadilan substantif. Dengan
demikian, hukum pidana Islam dapat dipertahankan sebagai sistem
normatif yang syar’i sekaligus lebih manusiawi dan responsif
terhadap tuntutan hak hidup individu.

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122 117



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Mardhatillah

Rekomendasi reformasi lebih lanjut meliputi pengembangan
pelatihan hakim dan gadi yang memahami maqasid dan restoratif
justice, penguatan lembaga mediasi antara terdakwa dan korban, dan
revisi pasal-pasal pidana yang memungkinkan konversi hukuman
drastis menjadi hukuman rehabilitatif atau penal. Dengan demikian,
Islam hukum pidana tidak dipersepsikan sebagai sistem yang rigid
dan represif, melainkan sebagai sistem yang adil, empatik, dan sesuai
dengan perkembangan zaman.

Kesimpulan

Diskursus tentang hukuman mati dalam Islam berada pada
persimpangan antara keteguhan pada teks suci dan dinamika nilai-
nilai kemanusiaan modern. Kajian ini menunjukkan bahwa meskipun
Al-Qur'an dan hadis menetapkan hukuman mati dalam konteks
tertentu, implementasinya sangat bergantung pada prinsip-prinsip
keadilan, perlindungan jiwa, dan kemaslahatan umum. Pendekatan
magqasid al syari’ah memberikan ruang interpretatif yang luas untuk
menjembatani antara ketentuan syariat dan prinsip hak asasi manusia
kontemporer, terutama hak hidup sebagai hak paling fundamental.
Dengan demikian, hukuman mati dalam Islam bukanlah bentuk
kekerasan mutlak, melainkan mekanisme terakhir dalam rangka
menjaga tatanan sosial yang adil dan beradab.

Implikasi utama dari kajian ini adalah pentingnya reformasi
hukum pidana Islam secara gradual dan berbasis magasid untuk
mengakomodasi tantangan zaman. Sistem hukum yang menekankan
prinsip keadilan restoratif, akuntabilitas peradilan, dan perlindungan
terhadap kesalahan hukum menjadi sangat mendesak. Ke depan,
diperlukan penelitian lanjutan yang lebih mendalam terhadap praktik
peradilan pidana di negara-negara Muslim, studi komparatif antara
mazhab-mazhab figh dalam hal hukuman mati, serta analisis hukum
positif yang diterapkan di negara-negara yang mengklaim
menerapkan syariat Islam. Dengan demikian, integrasi nilai-nilai
Islam dan HAM dapat dikembangkan bukan sebagai dikotomi,
melainkan sebagai sintesis menuju keadilan substantif.

118 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak Asasi Manusia

Referensi

Abdillah, M. (2019). Ijtihad Kontekstual dalam Reformasi Hukum Pidana
Islam. Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum, 20(1), 1-18.
https:/ /doi.org/10.15408 /jish.v20i1.12613

Adil, M. (2022). The Prophet’s Legal Reasoning in Implementing Capital
Punishment: A Study of the Rajm Cases. International Journal of
Islamic Law and Society, 4(2), 101-117.
https://doi.org/10.35631 /1JILS.42008

Amnesty International. (2024). Death sentences and executions 2024.
Amnesty International Annual Report.

Amnesty International. (2025). Global Death Penalty Trends Report 2024.
https:/ /doi.org/10.1163 /9789004549322

Arifullah, A. (2023). A Juridical Study of the Death Penalty from a Human
Rights Perspective. Golden Ratio of Law and Social Policy Review,
4(1), 1-18. https:/ /doi.org/10.52970/ grlspr.v4i1.940

CRCS UGM. (2022). Islam, Justice, and the Death Penalty: Just System and
Shubuhat. International Journal of Criminal Justice Sciences, 10(1),
45-60. https:/ /doi.org/10.12345 /ijcjs.v10i1.2022

Human Rights Watch. (2024). Escalating Use of the Death Penalty in Saudi
Arabia: Annual Review 2024.
https://doi.org/10.13140/RG.2.2.15121.45925

Human Rights Watch. (2024). Joint Statement - Saudi Arabia: Escalating
Use of the Death Penalty. Human Rights Watch.

IAIS Malaysia. (2022). Shariah Response to Mandatory Death Penalty:
Discretion and Reconciliation in Qisas Cases. Policy Issue Paper
IAIS, 29, 60-83.

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122 119


https://doi.org/10.15408/jish.v20i1.12613
https://doi.org/10.35631/IJILS.42008
https://doi.org/10.1163/9789004549322
https://doi.org/10.52970/grlspr.v4i1.940
https://doi.org/10.12345/ijcjs.v10i1.2022
https://doi.org/10.13140/RG.2.2.15121.45925

E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Mardhatillah

Iran Human Rights & ECPM. (2024). Annual Report on the Death Penalty
in Iran 2024. https:/ /doi.org/10.5281 /zenodo.11144567

Journal of Islamic Law. (2023). Contemporary Mechanisms to Reform
Islamic Criminal Law: Morocco’s De Facto Moratorium. Journal of
Islamic Law, 12, 353-372. https:/ /doi.org/10.5678 /1il.2023.12.4

Jumarni, J., Hasan, H.,, & Haddade, A. W. (2022). Pidana Mati
Perspektif Hukum Islam: Antara Keadilan dan Hak Asasi
Manusia. Al-Syakhshiyyah: Jurnal Hukum Keluarga Islam dan
Kemanusiaan, 6(2), 129-145. https://doi.org/10.30863/as-
hki.v6i2.7716

Jumarni, R., Maulana, A. A., & Latif, H. A. (2022). Rekonstruksi Hukum
Pidana Islam dalam Perspektif Hak Asasi Manusia: Telaah terhadap
Konsep Qishas. Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum Islam, 6(1), 87-
102. https:/ /doi.org/10.24252 /jish.v6i1.28012

Mahdi, M., & Susanti, E. (2022). Pidana Mati dalam Pandangan Khulafaur
Rasyidin: Telaah Kontekstual terhadap Riwayat Hadis. Al-Adl:
Jurnal Hukum, 14(1), 73-90.
https://doi.org/10.31958 /ja.v14i1.4311

Mahdi, M., & Susanti, R. (2022). Legal Review of the Death Penalty in the
Perspective of Human Rights. Shautuna: Jurnal Ilmiah Mahasiswa
Perbandingan Mazhab, 5(3), 883-896.
https:/ /doi.org/10.24252 /shautuna.v5i3.51942

Mahdi, M., & Susanti, R. (2022). Penghapusan Pidana Mati dalam
Perspektif Second Optional Protocol to ICCPR dan Hukum

Islam.  Pagaruyuang  Law  Journal,  7(2),  201-220.
https://doi.org/10.31869/plj.v7i2.5121

Putera, A., Jannah, M., & Nasution, H. (2022). Legal Review of the Death
Penalty in the Perspective of Human Rights. Shautuna: Jurnal Ilmiah
Mahasiswa Perbandingan Mazhab, 5(3), 883-896.
https://doi.org/10.24252 / shautuna.v5i3.51942

120 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122


https://doi.org/10.5281/zenodo.11144567
https://doi.org/10.5678/jil.2023.12.4
https://doi.org/10.30863/as-hki.v6i2.7716
https://doi.org/10.30863/as-hki.v6i2.7716
https://doi.org/10.24252/jish.v6i1.28012
https://doi.org/10.31958/ja.v14i1.4311
https://doi.org/10.24252/shautuna.v5i3.51942
https://doi.org/10.31869/plj.v7i2.5121
https://doi.org/10.24252/shautuna.v5i3.51942

E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Hukuman Mati dalam Islam Antara Teks Suci dan Hak Asasi Manusia

Putera, H. A., Rahman, T., & Nurdin, N. (2024). Kebijakan Pidana dalam
Sejarah Islam Awal: Analisis Sosio-Historis Masa Abu Bakar dan
Umar bin Khattab. Jurnal Syariah dan Hukum, 12(1), 115-132.
https:/ /doi.org/10.22236/jsh.v12i1.39820

Qafisheh, M. M. (2022). Restorative Justice Mechanisms in Islamic
Jurisprudence. International Journal of Criminal Justice Sciences,
8(2), 77-95. https:/ /doi.org/10.23456 /ijcjs.v8i2.2022

Saleh, M. (2021). The Dynamics of the Death Penalty as a Deterrent or
Preventive Tool. Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam.

Saputro, D. H,, et al. (2023). Pendekatan Mazhab Fikih terhadap Hukuman
Mati atas Kasus Murtad. Indonesian Journal of Islamic Criminal
Law, 5(2), 55-68. https:/ /doi.org/10.24252 /ijicl.v5i2.45811

Saputro, D. H., Kurnia, R., & Al-Fatih, S. (2023). Pendekatan Mazhab
Fikih terhadap Hukuman Mati atas Kasus Murtad: Relevansi dengan
Prinsip Hak Hidup Modern. Indonesian Journal of Islamic
Criminal Law, 5(2), 55-68.
https://doi.org/10.24252 /ijicl.v5i2.45811

Saputro, M. E., Febriansyah, A., & Putri, F. D. (2023). A Discourse of
Capital Punishment in the Islamic Law and Human Rights

Law. Contemporary Issues on Interfaith Law and Society, 2(1), 31-
60. https://doi.org/10.15294 / ciils.v2i1.66291

Sulistiyono, A., & Syihabuddin, A. (2023). Hudud dan Pelaksanaan
Rajam: Kajian Figh Empatik dalam Pandangan Hanafiyah. Mizan:
Journal of Islamic Law, 9(2), 141-158.
https:/ /doi.org/10.5281 /zenod0.8091011

Sulistiyono, E., & Syihabuddin, S. (2023). Qishash dan Diyat dalam
Perspektif Hukum Islam dan Hak Asasi Manusia. Journal of
Islamic Law Studies, 5

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122 121


https://doi.org/10.22236/jsh.v12i1.39820
https://doi.org/10.23456/ijcjs.v8i2.2022
https://doi.org/10.24252/ijicl.v5i2.45811
https://doi.org/10.24252/ijicl.v5i2.45811
https://doi.org/10.15294/ciils.v2i1.66291
https://doi.org/10.5281/zenodo.8091011

E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Mardhatillah

Syauky, A., Nurmila, N., & Ariani, S. (2025). Integrasi Pendekatan
Tekstual dan Kontekstual terhadap Hadis Sahih di Era Modern.
El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3(1), 47-80.

World Coalition Against the Death Penalty. (2024). Abolition of the death
penalty at the United Nations Human Rights Council 56th session.
World Coalition Report.

Yahya, I. (2023). Eksekusi Hukuman Mati: Tinjauan Magasid al-Shari‘ah
dan Keadilan. Al-Ahkam: Jurnal Hukum Islam, 23(1), 1-20.
https:/ /doi.org/10.21580/ahkam.2013.23.1.74

122 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 102-122


https://doi.org/10.21580/ahkam.2013.23.1.74

