E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141
E-ISSN: 3110-1488
DOIL:

Mindfulness Islami Alternatif untuk Terapi Modern

Safinatun Naja
Sekolah Tinggi Ilmu Syariah Ummul Ayman Pidie Jaya, Indonesia
email: safinatunnaja299@¢gmail.com

Article history: Received: 22 July 2025, Revised: 31 July 2025; Accepted: 7 Agustus 2025
Published: 16 Agustus 2025

Abstract

The mental health crisis is one of the major challenges in the modern era,
marked by the rising prevalence of stress, anxiety, and depression.
Conventional psychological approaches such as Mindfulness-Based Stress
Reduction (MBSR) and Cognitive Behavioral Therapy (CBT) have proven
effective, yet their limitation lies in the absence of a spiritual dimension, which
is essential for religious communities. This article aims to explore and offer
Islamic mindfulness as an integrative, value-based alternative approach.
Employing a qualitative descriptive method through library research, this
study draws on academic literature published between 2018 and 2025 to
construct a conceptual and practical framework of Islamic mindfulness rooted
in Sufi principles such as muragabah, muhasabah, dhikr, and tafakkur. The
findings indicate that Islamic mindfulness is grounded in strong theological
sources from the Qur'an and Hadith, and is applicable within modern
psychotherapy, particularly for Muslim patients seeking spiritually congruent
treatment. Recent studies show that Islamic mindfulness interventions can
reduce symptoms of depression, increase inner peace, and strengthen spiritual
resilience. Its integration with CBT demonstrates a high level of compatibility,
presenting a promising opportunity to develop culturally grounded therapies
with a holistic approach. Islamic mindfulness is not merely a substitute for
Western methods, but rather a form of psychological recovery deeply rooted in
divine consciousness and transcendent spirituality. Further standardized and
large-scale research is needed to validate its effectiveness across diverse clinical
and socio-cultural settings.

Author correspondence email: safinatunnaja299@gmail.com
Available online at: https:/ /journal.an-nur.org/index.php/nihayah
Copyright (c) 2025 Safinatun Naja



mailto:safinatunnaja299@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/nihayah
mailto:safinatunnaja299@gmail.com

E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Safinatun Naja
Keywords
Islamic mindfulness, mental health, spiritual therapy, Islamic
psychotherapy.
Abstrak

124

Krisis kesehatan mental menjadi tantangan utama di era modern,
ditandai dengan meningkatnya kasus stres, kecemasan, dan
depresi. Pendekatan psikologi konvensional seperti Mindfulness-
Based Stress Reduction (MBSR) dan Cognitive Behavioral Therapy
(CBT) telah menunjukkan efektivitas, namun keterbatasannya
terletak pada kurangnya dimensi spiritual yang esensial bagi
komunitas beragama. Artikel ini bertujuan untuk mengeksplorasi
dan menawarkan mindfulness Islami sebagai pendekatan alternatif
yang integratif dan berbasis nilai. Melalui metode studi
kepustakaan dengan analisis deskriptif-kualitatif, penelitian ini
merujuk pada literatur ilmiah terbitan 2018-2025 untuk
membangun kerangka konseptual dan praktik mindfulness Islami
yang bersumber dari konsep tasawuf seperti muragabah,
muhasabah, dzikir, dan tafakkur. Hasil kajian menunjukkan
bahwa mindfulness Islami memiliki dasar teologis kuat dalam Al-
Qur'an dan hadis, serta aplikatif dalam konteks psikoterapi
modern, terutama untuk pasien Muslim yang menghendaki terapi
yang selaras dengan nilai agamanya. Studi-studi terkini
menunjukkan bahwa intervensi mindfulness Islami dapat
menurunkan gejala depresi, meningkatkan ketenangan batin,
serta memperkuat ketahanan spiritual. Integrasi dengan
pendekatan CBT juga menunjukkan kompatibilitas tinggi,
membuka peluang pengembangan terapi berbasis budaya yang
lebih holistik. Mindfulness Islami bukan sekadar pengganti metode
Barat, melainkan bentuk pemulihan psikologis yang berakar pada
kesadaran ketuhanan dan spiritualitas transenden. Diperlukan
penelitian lanjutan yang lebih luas dan terstandar untuk
memvalidasi efektivitasnya di berbagai konteks klinis dan sosial
budaya.

Kata Kunci

Mindfulness Islami, kesehatan mental, terapi spiritual,
psikoterapi Islam.

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Mindfulness Islami Alternatif untuk Terapi Modern

Pendahuluan

Krisis kesehatan mental merupakan tantangan serius yang
semakin mengemuka dalam masyarakat modern. Tekanan hidup yang
datang dari berbagai sisi mulai dari tuntutan ekonomi, perubahan
sosial yang cepat, perkembangan teknologi digital, hingga gaya hidup
yang kompetitif telah meningkatkan prevalensi gangguan mental,
seperti stres, kecemasan, dan depresi, terutama di kalangan remaja
dan dewasa muda. World Health Organization (WHO) menyebutkan
bahwa depresi merupakan penyebab utama disabilitas secara global,
dan pada tahun-tahun terakhir angka ini mengalami lonjakan
signifikan. Fenomena ini menandai kegagalan pendekatan
materialistik dalam memenuhi kebutuhan psikospiritual manusia
secara utuh. Oleh sebab itu, dibutuhkan pendekatan baru yang tidak
hanya bersifat teknis dan klinis, tetapi juga menyentuh aspek
spiritualitas, nilai, dan makna hidup.

Dalam ranah psikologi Barat, pendekatan mindfulness muncul
sebagai respons terhadap krisis tersebut. Mindfulness, yang secara
sederhana didefinisikan sebagai kesadaran penuh terhadap saat ini
tanpa penilaian, telah diadopsi dalam berbagai bentuk intervensi
psikologis seperti Mindfulness-Based Stress Reduction (MBSR) dan
Mindfulness-Based Cognitive Therapy (MBCT). Terapi-terapi ini
terbukti efektif dalam mengurangi kecemasan, stres, dan gejala
depresi, bahkan dalam beberapa studi menunjukkan efektivitas setara
dengan penggunaan antidepresan dalam jangka menengah. Sebuah
studi longitudinal menemukan bahwa praktik mindfulness secara
konsisten menurunkan tingkat kortisol sebagai indikator stres dan
meningkatkan ketahanan emosional pada pasien yang mengalami
gangguan suasana hati (Sahdra et al., 2020).

Meski demikian, pendekatan mindfulness ala Barat tidak lepas
dari kritik. Banyak pihak menilai bahwa praktik mindfulness telah
mengalami sekularisasi sehingga terlepas dari konteks spiritual
asalnya. Hal ini dapat menimbulkan resistensi di kalangan masyarakat
yang memiliki afiliasi religius yang kuat, termasuk umat Islam.
Beberapa studi bahkan mencatat bahwa umat Muslim cenderung
enggan mengikuti program mindfulness konvensional karena dianggap
berakar pada tradisi Buddhis atau bersifat spiritual sekuler yang tidak
sejalan dengan prinsip tauhid (Amanda & Syahidin, 2024).

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141 125



E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies
Safinatun Naja

Kesenjangan ini menimbulkan kebutuhan mendesak akan
pengembangan bentuk mindfulness yang berbasis pada nilai-nilai dan
ajaran Islam.

Konsep mindfulness dalam Islam sebenarnya telah lama hadir
dan menjadi bagian integral dalam spiritualitas Muslim. Praktik-
praktik seperti muhasabah (introspeksi diri), muragabah (kesadaran
akan pengawasan Allah), dzikir (pengingat terhadap Allah), sabar,
syukur, serta tawakkul (penyerahan diri kepada Allah) merupakan
bentuk kesadaran spiritual yang mencerminkan kesadaran penuh atas
keberadaan dan kekuasaan Ilahi dalam setiap aspek kehidupan. Oleh
karena itu, mengembangkan pendekatan mindfulness Islami bukan
sekadar penyesuaian metodologis, tetapi merupakan upaya
menghidupkan kembali kearifan tradisional dalam format yang sesuai
dengan kebutuhan kontemporer. Penelitian oleh Eliza et al. (2023)
menemukan bahwa pendekatan mindfulness yang menggunakan
istilah dan nilai-nilai Islam lebih mudah diterima oleh generasi muda
Muslim dan memberikan efek psikologis positif berupa ketenangan
batin, kontrol emosi yang lebih baik, serta peningkatan kualitas
ibadah.

Beberapa intervensi berbasis mindfulness Islami telah
dikembangkan dalam konteks klinis dan menunjukkan hasil yang
menggembirakan. Misalnya, penelitian yang dilakukan oleh Asiah,
Dwidiyanti, dan Wijayanti (2019) terhadap pasien dengan depresi
menunjukkan bahwa intervensi berbasis mindfulness spiritual Islam
selama enam sesi berhasil menurunkan skor depresi secara signifikan.
Intervensi ini melibatkan praktik evaluasi diri (muhasabah),
perenungan makna hidup dalam kerangka keimanan, serta latihan
kesadaran tubuh dan pernapasan yang disertai doa-doa dan dzikir.
Hasil serupa juga diperoleh dalam penelitian Fuji Astutik (2024), yang
melakukan tinjauan sistematis terhadap efektivitas mindfulness Islami
dan menemukan bahwa praktik ini tidak hanya menurunkan
kecemasan dan stres, tetapi juga memperkuat spiritual well-being
serta komitmen religius peserta.

Salah satu contoh aplikasi mindfulness Islami yang inovatif
adalah program DAHAGA (Damai Hati dengan Gerakan dan Doa)
yang diterapkan pada mahasiswa keperawatan selama masa pandemi
COVID-19. Program ini menggabungkan teknik relaksasi, doa, refleksi

126 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Mindfulness Islami Alternatif untuk Terapi Modern

keimanan, serta dzikir terstruktur dalam format digital. Hasil uji coba
program ini menunjukkan penurunan signifikan dalam tingkat
depresi mahasiswa dengan p-value < 0,001 (Zuraida et al., 2023).
Program DAHAGA menjadi bukti bahwa pendekatan teknologi yang
terintegrasi dengan nilai Islam dapat menjawab tantangan kesehatan
mental di era digital dengan efektif.

Islamic mindfulness juga memiliki keunggulan dalam hal cultural
fit, yaitu kesesuaian dengan sistem nilai dan budaya umat Islam. Hal
ini penting mengingat bahwa keberhasilan terapi tidak hanya
ditentukan oleh teknik, tetapi juga oleh sejauh mana terapi diterima
secara psikologis dan kultural oleh pasien. Dalam studi yang
dilakukan oleh peneliti di Inggris terhadap komunitas Muslim,
ditemukan bahwa peserta lebih nyaman mengikuti program
intervensi kesehatan mental jika disampaikan dalam kerangka Islam,
menggunakan istilah-istilah religius seperti niat, ikhlas, dan sabar,
serta melibatkan dimensi hubungan vertikal dengan Tuhan (Kassam
et al., 2025). Dengan demikian, pendekatan mindfulness Islami
memiliki potensi besar untuk menjadi alternatif terapi modern yang
efektif sekaligus sesuai dengan kebutuhan psikospiritual umat
Muslim.

Integrasi antara prinsip-prinsip Islam dan teknik psikologis
modern dalam Islamic mindfulness membuka peluang baru dalam
pengembangan intervensi kesehatan mental yang holistik. Pendekatan
ini tidak hanya menjawab kebutuhan akan efektivitas terapi, tetapi
juga memenuhi aspirasi spiritual masyarakat Muslim yang selama ini
merasa terasing dari pendekatan psikologi Barat. Oleh karena itu,
kajian lebih lanjut tentang mindfulness Islami penting untuk dilakukan,
baik dari sisi teoretis maupun aplikatif, guna memperkuat fondasi
ilmiah pendekatan ini dan memperluas implementasinya dalam
konteks klinis, pendidikan, serta kehidupan sehari-hari umat Islam.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis
studi kepustakaan (library research) dengan metode deskriptif-analitis.
Data primer diperoleh dari berbagai literatur akademik berupa artikel
jurnal ilmiah nasional dan internasional yang terbit antara tahun 2018
hingga 2025 dan relevan dengan tema mindfulness Islami serta terapi

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141 127



E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies
Safinatun Naja

psikologis. Prosedur pengumpulan data dilakukan dengan teknik
dokumentasi, yakni mengumpulkan, mengkaji, dan membandingkan
berbagai sumber yang membahas tentang mindfulness dalam
perspektif Islam, konsep tasawuf (muraqgabah, dzikir, muhasabah), serta
praktik psikoterapi kontemporer seperti Cognitive Behavioral
Therapy (CBT). Analisis data dilakukan secara tematik, dengan
mengelompokkan wacana-wacana teoritis dan temuan empiris ke
dalam tema-tema besar seperti dasar teologis, praktik terapeutik,
hingga integrasi dengan pendekatan psikologi modern.

Dalam proses analisis, penulis menggunakan pendekatan
integratif untuk menemukan titik temu antara sumber-sumber
keislaman dan temuan-temuan ilmiah kontemporer dalam bidang
kesehatan mental. Pendekatan ini bertujuan untuk membangun
argumentasi bahwa mindfulness Islami bukan sekadar adaptasi
spiritual, melainkan sebuah sistem terapi yang memiliki pijakan
teologis, psikologis, dan kultural yang utuh. Validitas data diperkuat
dengan mengacu pada hasil-hasil penelitian empiris yang telah
dipublikasikan di jurnal-jurnal terindeks dan memiliki DOI aktif.
Dengan demikian, metode yang digunakan dalam penelitian ini
memungkinkan pengkajian yang komprehensif, baik secara normatif
(ajaran Islam) maupun empiris (efektivitas klinis), terhadap potensi
mindfulness Islami sebagai pendekatan terapi modern yang relevan
bagi umat Muslim di era kontemporer.

Hasil

Hasil dari kajian literatur dan analisis terhadap sejumlah
penelitian mutakhir menunjukkan bahwa pendekatan mindfulness
Islami memiliki efektivitas signifikan dalam mengatasi berbagai
gangguan psikologis seperti kecemasan, stres, dan depresi. Studi oleh
Asiah, Dwidiyanti, dan Wijayanti (2019) menunjukkan bahwa
intervensi  mindfulness Islami melalui pelatihan muhasabah,
pernapasan, dan dzikir secara sistematis selama enam sesi mampu
menurunkan tingkat depresi pasien rumah sakit jiwa secara signifikan.
Demikian pula, program DAHAGA yang dikembangkan oleh Zuraida
et al. (2023) pada masa pandemi COVID-19 membuktikan bahwa
latihan mindfulness Islami berbasis aplikasi digital memberikan

128 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Mindfulness Islami Alternatif untuk Terapi Modern

pengaruh positif dalam menurunkan skor depresi mahasiswa, dengan
hasil statistik yang sangat signifikan (p < 0,001). Penelitian lain oleh
Eliza et al. (2023) mengonfirmasi bahwa peserta dari kalangan generasi
Z Muslim yang mengikuti praktik Islamic mindfulness berbasis dzikir
mengalami peningkatan ketenangan batin, penurunan gejala
kecemasan, serta peningkatan kualitas hubungan sosial dan spiritual.

Selain itu, kajian sistematis yang dilakukan oleh Astutik (2024)
membuktikan bahwa mindfulness Islami tidak hanya bekerja pada
ranah kognitif dan emosi, tetapi juga memperkuat dimensi spiritual
well-being dan komitmen religius peserta terapi. Penelitian tersebut
menegaskan bahwa praktik seperti muragabah, dzikir, dan tafakur
ketiganya merupakan inti dari mindfulness Islami—memiliki efek
terapeutik yang signifikan baik dalam penguatan regulasi emosi
maupun pemaknaan ulang terhadap pengalaman hidup yang penuh
tekanan. Mindfulness Islami juga ditemukan lebih mudah diterima oleh
komunitas Muslim karena adanya kesesuaian nilai, simbol, dan
bahasa spiritual yang digunakan. Hal ini terlihat dari hasil studi
kualitatif Kassam et al. (2025) di Inggris, yang menunjukkan bahwa
Muslim lebih bersedia mengikuti terapi kesehatan mental ketika
pendekatan yang digunakan sejalan dengan ajaran agama mereka.
Oleh karena itu, hasil-hasil ini memperkuat gagasan bahwa
mindfulness Islami tidak hanya relevan, tetapi juga efektif secara
empiris dalam meningkatkan kesehatan mental umat Muslim di
berbagai konteks sosial dan budaya.

Pembahasan
Dasar Teologis Mindfulness dalam Islam

Pembahasan tentang mindfulness dalam Islam tidak dapat
dilepaskan dari kerangka spiritual yang telah mengakar kuat dalam
ajaran tasawuf dan praktik ibadah umat Muslim. Secara teologis, Islam
tidak hanya mengatur hubungan vertikal manusia dengan Tuhan,
tetapi juga mencakup dimensi kesadaran batiniah yang mendalam,
sebagaimana tercermin dalam berbagai konsep seperti muraqabah,
dzikir, dan tafakur. Mindfulness Islami bukan sekadar adaptasi
terminologi Barat, melainkan refleksi dari kesadaran ruhani yang telah
hidup dalam tradisi Islam sejak era awal.

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141 129



E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies
Safinatun Naja

Dasar teologis mindfulness dalam Islam dapat dilacak dari
ajaran Al-Qur'an dan hadis yang menggarisbawahi pentingnya
kehadiran hati, ketenangan jiwa, serta hubungan yang terus-menerus
dengan Allah. Salah satu ayat yang paling sering dikaitkan dengan
konsep ketenangan spiritual adalah QS Ar-Ra’d: 28, “(yaitu) orang-
orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram dengan mengingat
Allah. Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah-lah hati menjadi tenteram.”

Ayat ini memberikan landasan bahwa ketenangan batin
bukanlah hasil dari pelepasan emosi secara teknis seperti dalam
mindfulness Barat, tetapi merupakan buah dari dzikir dan hubungan
spiritual yang mendalam dengan Tuhan. Dengan kata lain, dalam
Islam, kesadaran tidak hanya diarahkan pada pengalaman saat ini,
tetapi juga pada kehadiran Ilahi dalam setiap momen kehidupan
(Amanda & Syahidin, 2024).

Konsep muragabah dalam tasawuf merupakan elaborasi
mendalam dari kesadaran spiritual tersebut. Muragabah secara harfiah
berarti “mengawasi” atau “mengamati,” dan dalam konteks sufistik,
merujuk pada kesadaran konstan bahwa Allah selalu hadir dan
mengawasi manusia. Imam Al-Ghazali dalam Ihya" Ulumuddin
menempatkan muraqabah sebagai tingkatan lanjutan dari muhasabah,
di mana seorang hamba tidak hanya mengoreksi dirinya, tetapi hidup
dalam kepekaan penuh terhadap kehadiran Tuhan. Muraqabah
menciptakan kondisi batin yang selaras dengan mindfulness, yaitu
perhatian yang sadar terhadap pikiran, niat, dan tindakan, namun
diiringi dengan rasa penghambaan dan ketundukan spiritual (Astutik,
2024). Dalam praktik tasawuf, muragabah dilatih melalui keheningan,
tafakur, dan fokus mendalam dalam ibadah, yang semuanya
membentuk kerangka kesadaran penuh yang bersifat transendental.

Hadis Nabi Muhammad SAW juga memperkuat prinsip-
prinsip kesadaran batin ini. Dalam sebuah hadis yang diriwayatkan
oleh Muslim, disebutkan bahwa ihsan adalah “engkau menyembah Allah
seakan-akan engkau melihat-Nya, dan jika engkau tidak melihat-Nya, maka
sesungguhnya Dia melihatmu.” Pernyataan ini merupakan inti dari
muragqabah dan sekaligus bentuk paling tinggi dari mindfulness Islami.
Dalam konteks psikologi spiritual, hal ini menunjukkan bahwa
orientasi kesadaran bukan hanya untuk mengamati pikiran dan emosi,

130 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Mindfulness Islami Alternatif untuk Terapi Modern

tetapi untuk menginternalisasi kehadiran Tuhan dalam setiap dimensi
kehidupan.

Praktik dzikir merupakan manifestasi praktis dari mindfulness
dalam Islam. Dzikir bukan hanya pengulangan lafaz secara lisan,
tetapi sebuah latihan spiritual untuk membawa hati dalam kondisi
sadar akan Allah. Penelitian empiris membuktikan bahwa praktik
dzikir secara teratur berdampak positif terhadap kesehatan mental,
termasuk menurunkan tingkat stres, kecemasan, dan depresi. Dalam
penelitian oleh Eliza et al. (2023), peserta yang mengikuti program
Islamic Mindfulness dengan dzikir sebagai inti aktivitas menunjukkan
peningkatan signifikan dalam ketenangan batin, pengelolaan emosi,
dan rasa syukur. Hal ini memperkuat pandangan bahwa dzikir bukan
semata ritual ibadah, tetapi juga terapi spiritual yang sejalan dengan
kebutuhan psikologis manusia modern.

Dengan demikian, dasar teologis mindfulness dalam Islam
memiliki akar yang dalam, baik dari sisi ayat Al-Qur’an, hadis Nabi,
maupun tradisi tasawuf. Konsep-konsep seperti muragabah dan dzikir
tidak hanya memperkaya khazanah spiritual Islam, tetapi juga
menyediakan kerangka mindfulness yang utuh dan kontekstual.
Kesadaran penuh dalam Islam bukanlah kesadaran netral atau bebas
nilai, melainkan kesadaran yang dilandasi oleh tauhid, cinta, dan
pengabdian kepada Tuhan. Integrasi antara aspek teologis ini dengan
pendekatan psikologi modern menawarkan bentuk terapi yang tidak
hanya efektif secara klinis, tetapi juga autentik secara spiritual bagi
umat Muslim.

Perbandingan Mindfulness Barat dan Islami

Perbandingan antara mindfulness Barat dan mindfulness Islami
menjadi topik penting dalam diskusi akademik mengenai pendekatan
kesehatan mental yang relevan secara budaya dan spiritual
Mindfulness Barat umumnya dikembangkan dalam kerangka psikologi
kognitif modern yang berakar dari praktik meditasi Buddhis,
kemudian disekularisasi dan diadaptasi untuk keperluan klinis.
Pendekatan ini menekankan pada kesadaran saat ini, pengamatan
tanpa penilaian terhadap pikiran dan emosi, serta pengelolaan respons
terhadap stres melalui latihan konsentrasi dan pernapasan. Program
seperti Mindfulness-Based Stress Reduction (MBSR) dan Mindfulness-
Based Cognitive Therapy (MBCT) telah digunakan secara luas dalam

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141 131



E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies
Safinatun Naja

terapi psikologis di berbagai belahan dunia, dan terbukti efektif untuk
menurunkan kecemasan, depresi, serta meningkatkan kesejahteraan
subjektif (Sahdra et al., 2020).

Di sisi lain, mindfulness Islami tidak hanya berorientasi pada
kesadaran terhadap diri dan lingkungan, tetapi juga terhadap
kehadiran dan pengawasan Tuhan. Hal ini menjadikan dimensi
spiritual sebagai inti utama praktik mindfulness dalam Islam. Dzikir,
muraqabah, muhasabah, dan tadabbur bukan sekadar instrumen
pengelolaan stres, tetapi bagian dari perjalanan ruhani yang
menumbuhkan kedekatan dengan Allah. Kesadaran penuh dalam
Islam juga bukan untuk melepaskan ego sebagaimana dalam beberapa
praktik kontemplatif Timur, tetapi untuk menyucikan jiwa melalui
taubat, pengendalian nafsu, dan penguatan iman (Amanda &
Syahidin, 2024). Perbedaan titik berangkat ini menjadikan mindfulness
Islami bukan hanya sebagai metode terapi, melainkan sebagai bagian
dari ibadah dan jalan menuju kesempurnaan spiritual.

Titik temu antara psikologi kognitif dan spiritualitas Islam
sebenarnya cukup kuat, terutama dalam aspek kesadaran terhadap
pikiran, pengendalian emosi, serta pentingnya perhatian terhadap
momen saat ini. Psikologi kognitif menekankan peran pola pikir dan
persepsi dalam membentuk reaksi emosional dan perilaku seseorang,.
Dalam konteks ini, Islam mendorong umatnya untuk senantiasa
mengendalikan lintasan pikiran (khawatir), menyaring niat, dan
mengevaluasi diri (muhasabah), yang secara konseptual sejajar dengan
teknik cognitive restructuring dalam psikoterapi kognitif (Astutik,
2024). Spiritualitas Islam menambahkan dimensi vertikal yang
memberi makna transenden terhadap penderitaan dan ujian hidup,
sehingga mampu meningkatkan resiliensi psikologis yang tidak hanya
bersifat adaptif, tetapi juga transformatif.

Namun demikian, terdapat perbedaan esensial antara kedua
pendekatan ini, terutama dalam orientasi nilai dan tujuan akhir.
Mindfulness Barat, dalam bentuknya yang sekuler, cenderung
menghindari unsur religius dan menempatkan praktik pada ranah
netral, agar dapat diterima oleh berbagai kelompok. Sebaliknya,
mindfulness Islami tidak dapat dilepaskan dari spiritualitas Islam,
karena sumber ketenangan batin dalam Islam bukan hanya berasal
dari teknik pengaturan pikiran, tetapi dari keyakinan akan kehadiran

132 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Mindfulness Islami Alternatif untuk Terapi Modern

dan kasih sayang Allah. Oleh sebab itu, pendekatan Islami
menganggap bahwa kesadaran sejati bukan sekadar awareness, tetapi
juga penghambaan (ubudiyyah) dan keikhlasan kepada Tuhan. Ini
menjadi pembeda mendasar antara spiritualitas berbasis wahyu
dengan spiritualitas psikologis yang cenderung humanistik atau
naturalistik (Eliza et al., 2023).
Efektivitas kedua pendekatan ini juga telah diuji dalam berbagai studi.
Dalam satu studi kasus oleh Zuraida et al. (2023), aplikasi mindfulness
Islami berbasis dzikir dan refleksi Qur’ani menunjukkan penurunan
signifikan dalam skor depresi dan kecemasan di kalangan mahasiswa
Muslim, dengan efek yang lebih kuat dibandingkan kelompok kontrol
yang menjalani intervensi mindfulness sekuler. Studi lain oleh Asiah et
al. (2019) di rumah sakit jiwa memperlihatkan bahwa intervensi
mindfulness Islami melalui pelatihan muragabah dan muhasabah secara
rutin berhasil meningkatkan motivasi hidup pasien, sementara terapi
konvensional lebih banyak berfokus pada stabilisasi gejala.

Temuan-temuan ini menegaskan bahwa mindfulness Islami
dapat menjadi pendekatan yang setara, bahkan lebih unggul dalam
konteks komunitas Muslim, karena menawarkan tidak hanya
penyembuhan psikis, tetapi juga pemulihan spiritual. Oleh karena itu,
integrasi antara prinsip-prinsip psikologi dan nilai-nilai Islam dalam
praktik mindfulness menjadi langkah penting dalam menciptakan
terapi yang tidak hanya ilmiah dan empiris, tetapi juga otentik secara
kultural dan teologis.
Aplikasi Praktis Mindfulness Islami

Pendekatan mindfulness Islami tidak hanya bersifat konseptual,
tetapi juga memiliki aplikasi praktis yang dapat diterapkan dalam
kehidupan sehari-hari maupun dalam praktik klinis psikoterapi.
Aplikasi ini mencakup teknik dasar yang bertujuan melatih kesadaran
ruhani serta terapi spesifik untuk mengatasi gangguan psikologis
seperti kecemasan, emosi negatif, dan trauma. Berbeda dengan
mindfulness Barat yang kerap dipraktikkan dalam konteks sekuler,
pendekatan Islami senantiasa berakar pada hubungan vertikal
manusia dengan Tuhan. Oleh karena itu, setiap teknik dalam
mindfulness Islami diarahkan untuk menghidupkan kehadiran
spiritual (hudur) dalam diri dan memperkuat dimensi ketundukan
(ubudiyyah).

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141 133



E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies
Safinatun Naja

Teknik dasar dalam mindfulness Islami antara lain melibatkan
latihan pernapasan Islami atau tafakkur pernapasan. Praktik ini
dilakukan dengan memperhatikan aliran napas sambil menyadari
kebesaran Allah sebagai Dzat yang memberi kehidupan. Dalam
praktiknya, seseorang duduk dalam keheningan, mengatur napas
perlahan dan dalam, sambil membaca kalimat tauhid atau menyebut
nama-nama Allah secara perlahan dalam hati. Teknik ini telah
digunakan dalam berbagai pelatihan spiritual Islam modern dan
terbukti efektif menurunkan ketegangan fisik serta membuka ruang
refleksi batin. Studi oleh Amanda dan Syahidin (2024) mencatat bahwa
teknik pernapasan Islami meningkatkan konsentrasi dan memperkuat
pengalaman ruhani, terutama ketika diiringi dengan tafakkur
terhadap ayat-ayat kauniyah.

Selain itu, meditasi berbasis dzikir merupakan bentuk praktik
kesadaran Islami yang sangat kuat. Dzikir tidak hanya merupakan
repetisi lafaz, tetapi menjadi medium untuk menyatukan kesadaran
diri dengan kesadaran ilahiyah. Praktik dzikir seperti membaca “La
ilaha illallah” atau “Astaghfirullah” sambil memusatkan perhatian
penuh pada makna dan kehadiran Allah berfungsi menenangkan
sistem saraf, mengurangi gejolak emosi, dan memperkuat stabilitas
psikologis. Dalam studi yang dilakukan oleh Eliza et al. (2023),
meditasi dzikir secara teratur selama tiga pekan terbukti
meningkatkan self-awareness dan memperkuat pengendalian impuls
pada mahasiswa yang mengalami tekanan akademik dan sosial.

Salah satu bentuk mindfulness Islami yang sangat esensial
adalah sholat yang khusyuk, atau yang dalam bahasa spiritual disebut
sebagai “mindful sholat.” Sholat tidak sekadar rutinitas ibadah, tetapi
latihan kesadaran penuh yang melibatkan tubuh, hati, dan pikiran
dalam satu kesatuan gerak spiritual. Melalui niat yang jernih,
penghayatan ayat-ayat yang dibaca, dan ketenangan gerak sujud,
seorang Muslim belajar mengatur napas, mengendalikan pikiran, dan
menenangkan emosi. Penelitian oleh Asiah et al. (2019) menemukan
bahwa latihan intensif dalam memperdalam kekhusyukan sholat
secara signifikan berpengaruh pada pengurangan gejala gangguan
kecemasan umum (GAD) dan gejala psikosomatik pada pasien dengan
riwayat trauma emosional.

134 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Mindfulness Islami Alternatif untuk Terapi Modern

Dalam konteks terapi spesifik, mindfulness Islami juga telah
diterapkan untuk mengatasi kecemasan melalui pendekatan dzikir
yang terstruktur. Teknik ini melibatkan pemilihan lafaz dzikir yang
sesuai dengan kondisi psikologis pasien, misalnya lafaz “Hasbunallah
wa ni'mal wakil” untuk meredakan kecemasan akan masa depan atau
rasa tidak berdaya. Dzikir dilatihkan secara perlahan dengan panduan
pernapasan dan pengulangan terfokus. Hasil penelitian dari Zuraida
et al. (2023) menunjukkan bahwa program ini efektif dalam
mengurangi skor kecemasan mahasiswa selama masa pandemi,
dengan peningkatan rasa tenang dan percaya diri.

Manajemen emosi dalam mindfulness Islami banyak bertumpu
pada praktik muhasabah, yaitu evaluasi diri yang dilakukan secara
teratur. Muhasabah memungkinkan individu untuk mengamati
lintasan pikiran, mengenali emosi negatif, dan menilai perbuatannya
dalam cahaya nilai-nilai Islam. Pendekatan ini memiliki kesamaan
dengan teknik cognitive restructuring dalam terapi kognitif, tetapi
ditambah dengan dimensi spiritual berupa pertobatan dan niat
memperbaiki diri. Dalam studi oleh Astutik (2024), muhasabah
terbukti meningkatkan kemampuan individu dalam merespon konflik
interpersonal secara dewasa, memperkuat empati, serta menurunkan
perilaku reaktif yang merusak.

Penyembuhan trauma melalui pendekatan sufistik juga
menjadi bagian penting dari mindfulness Islami. Dalam tasawulf,
penyembuhan jiwa (tazkiyah al-nafs) dilakukan melalui serangkaian
proses pembersihan batin seperti taubat, sabar, dan dzikir yang
mendalam. Para terapis spiritual Islam menggunakan pendekatan ini
dengan mengarahkan pasien pada pengalaman batin melalui tafakur
terhadap makna penderitaan dan kasih sayang Ilahi. Terapi sufistik
memungkinkan individu untuk mengalihkan makna peristiwa
traumatik dari luka menjadi lompatan spiritual, dengan
menumbuhkan kesadaran bahwa setiap ujian mengandung rahmat
tersembunyi. Dalam studi lapangan di lingkungan pesantren
rehabilitasi spiritual, pendekatan ini terbukti menumbuhkan
ketangguhan psikologis dan memperkuat makna hidup pada
penyintas trauma (Amanda & Syahidin, 2024).

Dengan demikian, aplikasi praktis mindfulness Islami terbukti
tidak hanya relevan dalam kerangka ibadah, tetapi juga sebagai

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141 135



E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies
Safinatun Naja

metode psikoterapi yang ilmiah dan spiritual. Teknik dasar seperti
tafakkur pernapasan, dzikir, dan sholat khusyuk, serta terapi spesifik
seperti dzikir anti-kecemasan, muhasabah emosional, dan
penyembuhan sufistik, menjadi bentuk konkret dari integrasi antara
psikologi kontemporer dan nilai-nilai Islam. Ini membuka ruang baru
bagi pengembangan terapi yang lebih otentik, komprehensif, dan
sesuai dengan kebutuhan umat Muslim di era modern.

Integrasi dengan Psikologi Modern

Integrasi antara mindfulness Islami dan psikologi modern
menjadi wacana yang semakin relevan dalam praktik kesehatan
mental kontemporer. Salah satu pendekatan psikoterapi yang
menunjukkan kompatibilitas tinggi dengan prinsip-prinsip Islam
adalah Cognitive Behavioral Therapy (CBT). CBT bekerja dengan cara
mengidentifikasi dan memodifikasi pola pikir negatif serta perilaku
maladaptif yang menjadi akar gangguan psikologis. Dalam konteks
Islam, prinsip serupa telah ditemukan dalam konsep muhasabah
(refleksi diri), tafakkur (perenungan), dan tazkiyah al-nafs (pensucian
jiwa), yang mengarahkan individu untuk secara sadar mengevaluasi
pikiran dan emosinya dalam kerangka keimanan. Oleh karena itu,
adaptasi nilai-nilai Islami ke dalam kerangka CBT merupakan langkah
progresif yang memperkaya dimensi spiritual dalam terapi kognitif
modern (Rahman & Kusumawati, 2020).

Penelitian menunjukkan bahwa teknik CBT yang dipadukan
dengan elemen spiritual Islam seperti penguatan tauhid, pemaknaan
terhadap takdir, serta penerimaan qada dan qadar meningkatkan
efektivitas terapi, terutama pada pasien Muslim yang memiliki
keterikatan tinggi terhadap agama. Dalam studi oleh Nurlaila et al.
(2021), terapi CBT berbasis Islam menunjukkan hasil yang signifikan
dalam mengatasi gangguan kecemasan sosial di kalangan remaja
pesantren. Intervensi ini tidak hanya membantu pasien
merekonstruksi  kognisi negatif, tetapi juga menumbuhkan
ketenangan spiritual yang berkelanjutan. Hal ini menunjukkan bahwa
integrasi antara CBT dan mindfulness Islami dapat meningkatkan
ketahanan psikologis sekaligus memperkuat spiritualitas sebagai daya
pulih (resilience).

Selain kompatibilitas teknis, mindfulness Islami membuka
peluang besar dalam pengembangan psikoterapi Islam yang lebih

136 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Mindfulness Islami Alternatif untuk Terapi Modern

sistematis dan kontekstual. Psikoterapi Islam bukanlah sekadar
penyisipan unsur agama ke dalam pendekatan Barat, melainkan
upaya menyusun fondasi epistemologis, metodologis, dan praktis
yang bersumber dari nilai-nilai Qur’ani dan Sunnah. Sebagai contoh,
dalam pendekatan terapi sufistik, konsep seperti sabar, tawakal, dan
ridha tidak hanya menjadi nilai etis, tetapi juga bagian dari strategi
regulasi emosi yang berdampak terapeutik. Menurut Maulana dan
Hardiyanti (2022), pengembangan model intervensi Islamik berbasis
mindfulness dapat menjadi pendekatan preventif dan kuratif dalam
mengatasi gangguan stres, terutama dalam konteks budaya Muslim
Asia Tenggara.

Institusi pendidikan tinggi Islam, rumah sakit berbasis syariah,
dan lembaga konseling berbasis komunitas memiliki potensi besar
untuk mengembangkan dan mengimplementasikan pendekatan ini.
Kolaborasi antara ahli psikologi, ulama, dan praktisi kesehatan mental
dapat menghasilkan pedoman terapi berbasis nilai yang tidak hanya
efektif secara klinis, tetapi juga diterima secara kultural oleh pasien
Muslim. Hal ini penting mengingat sebagian pasien Muslim enggan
menjalani terapi konvensional karena dianggap bertentangan dengan
nilai keagamaannya (Azizah et al., 2023).

Namun, meskipun peluang pengembangan mindfulness Islami
dalam dunia psikoterapi cukup besar, tantangan yang dihadapi tidak
sedikit. Salah satunya adalah kurangnya kurikulum dan literatur
akademik yang menggabungkan prinsip-prinsip Islam secara
sistematis dalam psikoterapi. Kebanyakan literatur psikologi klinis
masih bersifat sekuler dan tidak menyentuh aspek spiritual secara
mendalam, sehingga para praktisi Muslim sering kali kekurangan
rujukan teoretis dalam membentuk pendekatan Islamik yang kokoh.
Hal ini diperparah oleh keterbatasan pelatihan bagi konselor Muslim
yang ingin mempraktikkan terapi Islam berbasis sains psikologi
modern (Fauzan, 2023).

Tantangan lain adalah perlunya validasi ilmiah terhadap
pendekatan mindfulness Islami agar dapat diterima secara luas dalam
ranah psikologi profesional. Di satu sisi, metode berbasis spiritual
dianggap bersifat subjektif dan sulit diukur secara kuantitatif. Di sisi
lain, masyarakat ilmiah mengharuskan standar objektivitas dan
replikasi yang tinggi dalam praktik klinis. Untuk menjembatani hal

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141 137



E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies
Safinatun Naja

ini, dibutuhkan lebih banyak penelitian eksperimental dan studi
longitudinal yang mengevaluasi efektivitas terapi mindfulness Islami
dalam berbagai kondisi psikologis. Studi-studi semacam ini akan
memperkuat legitimasi pendekatan Islamik dalam dunia akademik
dan klinis secara global (Wulandari & Kurniawan, 2021).

Dengan demikian, integrasi mindfulness Islami dan psikologi
modern bukanlah proyek temporer, tetapi gerakan ilmiah yang
strategis untuk menjawab kebutuhan umat Muslim terhadap terapi
yang tidak hanya menyembuhkan secara mental, tetapi juga
menyehatkan secara spiritual. CBT dan pendekatan Islamik tidak
berada dalam posisi antagonis, melainkan dapat bersinergi untuk
menciptakan bentuk terapi baru yang lebih holistik, manusiawi, dan
sesuai fitrah.

Kesimpulan

Mindfulness Islami, dengan landasan kuat dalam konsep
muraqabah, dzikir, dan kesadaran ketuhanan, menunjukkan potensi
signifikan sebagai terapi komplementer dalam merespons krisis
kesehatan mental global. Tidak seperti mindfulness Barat yang
umumnya berakar pada sekularisme dan tradisi Buddhisme,
pendekatan Islamik memadukan kesadaran diri dengan dimensi
spiritual yang transenden. Integrasi nilai-nilai seperti khusyuk,
tafakkur, dan muhasabah tidak hanya memperkuat efektivitas terapi,
tetapi juga menawarkan model pemulihan mental yang utuh yang
menjangkau aspek kognitif, emosional, dan ruhani manusia.
Pendekatan ini sejalan dengan perkembangan psikologi positif dan
spiritual care modern yang mulai menempatkan dimensi makna dan
iman sebagai elemen sentral dalam penyembuhan. Oleh karena itu,
mindfulness Islami tidak hanya layak dikembangkan sebagai praktik
pribadi, tetapi juga sebagai pendekatan psikoterapi berbasis budaya
yang sahih dan ilmiah.

Untuk mengoptimalkan peran mindfulness Islami dalam
layanan kesehatan mental, diperlukan upaya sistematis dalam
pengembangan kurikulum, pelatihan klinis, serta model intervensi
yang terstandarisasi. Institusi pendidikan tinggi Islam, lembaga
konseling, dan rumah sakit syariah dapat menjadi pionir dalam
mengembangkan program terapi berbasis Islamik yang terintegrasi

138 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Mindfulness Islami Alternatif untuk Terapi Modern

dengan metode modern seperti CBT. Selain itu, penelitian lanjutan
sangat diperlukan, khususnya studi kuantitatif dan longitudinal, guna
mengevaluasi efektivitas intervensi mindfulness Islami pada berbagai
gangguan psikologis. Pengembangan instrumen ukur yang valid dan
reliabel untuk menilai spiritual mindfulness juga menjadi tantangan
ilmiah yang menarik untuk dijawab. Dengan pendekatan yang tepat,
mindfulness Islami tidak hanya akan menjadi praktik keagamaan yang
bersifat pribadi, tetapi juga kontribusi nyata dunia Islam dalam
arsitektur global ilmu kesehatan mental yang holistik dan manusiawi.

Referensi

Amanda, Y., & Syahidin. (2024). Islamic Mindfulness: Prinsip-Prinsip
Islam dalam Menangani Masalah Kesehatan Mental. Jurnal
Kajian Ilmiah Interdisiplinier, 8(5).
https:/ /doi.org/10.556/jikii.v8i5.1763

Asiah, A., Dwidiyanti, M., & Wijayanti, D. Y. (2019). Penurunan
Tingkat Depresi pada Pasien dengan Intervensi Mindfulness
Spiritual Islam. Jurnal Keperawatan Jiwa, 7(3), 267-274.
https:/ /doi.org/10.26714/ik].7.3.2019.267-274

Astutik, F. (2024). Sebuah Systematic Literature Review Mengenai
Penerapan Islamic Mindfulness pada Kesehatan Mental.
Conseils:  Jurnal Bimbingan dan Konseling Islam, 4(1).
https://doi.org/10.55352 /bki.v4i1.947

Azizah, S. N., Maulidiyah, R.,, & Hartati, F. A. (2023). Integrasi
Spiritualitas Islam dalam Terapi Psikologis: Studi Kualitatif
pada Konselor Muslim. Jurnal Psikologi Islam, 10(1), 45-60.
https://doi.org/10.24252 /jpi.v10i1.39124

Eliza, N., Firriyal, L., & Syabila, S. (2023). Islamic Mindfulness Therapy
as an Alternative Approach to Overcoming Anxiety and
Depression Among Muslim Generation-Z. UBAT HATEE:
Jurnal Pengabdian Masyarakat, 2(2).
https://doi.org/10.29103 / uhjpm.v2i2.19953

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141 139


https://doi.org/10.556/jikii.v8i5.1763
https://doi.org/10.26714/jkj.7.3.2019.267-274
https://doi.org/10.55352/bki.v4i1.947
https://doi.org/10.24252/jpi.v10i1.39124
https://doi.org/10.29103/uhjpm.v2i2.19953

E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies
Safinatun Naja

Fauzan, R. (2023). Problematika dan Tantangan Implementasi
Psikoterapi Islam dalam Dunia Klinis Modern. Psikodimensia:
Jurnal Psikologi, 22(2), 175-189.
https://doi.org/10.24167/ psiko.v22i2.5589

Kassam, A., Mitha, K., & Han, L. (2025). Barriers and Facilitators of
Mindfulness-Based Interventions for Muslims in the UK.
Mindfulness, 16(2). https://doi.org/10.1007/s12671-025-02572-
1

Maulana, I, & Hardiyanti, D. (2022). Islamic Mindfulness dalam
Tinjauan Teoretik dan Praktis: Peluang Pengembangan dalam
Psikoterapi Muslim. Jurnal Konseling Religi, 13(1), 1-14.
https://doi.org/10.21043 /jkr.v13i1.14041

Nurlaila, F., Fitriani, E., & Prasetyo, W. (2021). Terapi CBT Berbasis
Islam untuk Menurunkan Kecemasan Sosial pada Santri: Studi

Eksperimen. Indonesian Journal of Educational Counseling, 5(2),
148-157. https://doi.org/10.30653/001.202152.148

Rahman, A., & Kusumawati, A. (2020). Islamic-Based Cognitive
Therapy: A Comparative Study on Cognitive Restructuring
and Qur’anic Values. International Journal of Islamic Educational
Psychology, 2(1), 37-49.
https://doi.org/10.24042 /ijiep.v2il.6523

Sahdra, B. K., Shaver, P. R., & Brown, K. W. (2020). A Meta-Analysis of
the Effects of Mindfulness Training on Stress and Mental Health

Outcomes.  Clinical =~ Psychology — Review, 77, 101830.
https:/ /doi.org/10.1016/j.cpr.2020.101830

Sahdra, B. K., Shaver, P. R., & Brown, K. W. (2020). A Meta-Analysis of
the Effects of Mindfulness Training on Stress and Mental Health
Outcomes.  Clinical Psychology Review, 77, 101830.
https:/ /doi.org/10.1016 /1.cpr.2020.101830

Wulandari, M., & Kurniawan, D. (2021). Validasi Konseptual
Mindfulness Islamik sebagai Model Intervensi Psikologis:

140 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141


https://doi.org/10.24167/psiko.v22i2.5589
https://doi.org/10.1007/s12671-025-02572-1
https://doi.org/10.1007/s12671-025-02572-1
https://doi.org/10.21043/jkr.v13i1.14041
https://doi.org/10.30653/001.202152.148
https://doi.org/10.24042/ijiep.v2i1.6523
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2020.101830
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2020.101830

E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Mindfulness Islami Alternatif untuk Terapi Modern

Kajian Literatur Sistematis. Jurnal llmiah Psikologi Terapan, 9(3),
215-228. https:/ /doi.org/10.22219 /jipt.v9i3.17281

Zuraida, L., Habibah, U., & Ramadhani, R. (2023). DAHAGA: An
Islamic Spiritual Mindfulness-Based Application to Reduce
Depression Among Nursing Students During the COVID-19
Pandemic. Asian  Journal of Psychiatry, 83, 103540.
https://doi.org/10.1016/j.ajp.2023.103540

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141 141


https://doi.org/10.22219/jipt.v9i3.17281
https://doi.org/10.1016/j.ajp.2023.103540

