
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141 
E-ISSN: 3110-1488 

DOI:  
 

Author correspondence email: safinatunnaja299@gmail.com 
Available online at: https://journal.an-nur.org/index.php/nihayah 
Copyright (c) 2025 Safinatun Naja 
 

 
 

 

Mindfulness Islami Alternatif untuk Terapi Modern 
 

Safinatun Naja  
Sekolah Tinggi Ilmu Syariah Ummul Ayman Pidie Jaya, Indonesia 

email: safinatunnaja299@gmail.com 
   

 Article history: Received: 22 July 2025, Revised: 31 July 2025; Accepted: 7 Agustus 2025   
Published: 16 Agustus 2025   

 
Abstract 

The mental health crisis is one of the major challenges in the modern era, 
marked by the rising prevalence of stress, anxiety, and depression. 
Conventional psychological approaches such as Mindfulness-Based Stress 
Reduction (MBSR) and Cognitive Behavioral Therapy (CBT) have proven 
effective, yet their limitation lies in the absence of a spiritual dimension, which 
is essential for religious communities. This article aims to explore and offer 
Islamic mindfulness as an integrative, value-based alternative approach. 
Employing a qualitative descriptive method through library research, this 
study draws on academic literature published between 2018 and 2025 to 
construct a conceptual and practical framework of Islamic mindfulness rooted 
in Sufi principles such as muraqabah, muhasabah, dhikr, and tafakkur. The 
findings indicate that Islamic mindfulness is grounded in strong theological 
sources from the Qur’an and Hadith, and is applicable within modern 
psychotherapy, particularly for Muslim patients seeking spiritually congruent 
treatment. Recent studies show that Islamic mindfulness interventions can 
reduce symptoms of depression, increase inner peace, and strengthen spiritual 
resilience. Its integration with CBT demonstrates a high level of compatibility, 
presenting a promising opportunity to develop culturally grounded therapies 
with a holistic approach. Islamic mindfulness is not merely a substitute for 
Western methods, but rather a form of psychological recovery deeply rooted in 
divine consciousness and transcendent spirituality. Further standardized and 
large-scale research is needed to validate its effectiveness across diverse clinical 
and socio-cultural settings. 

 

  

mailto:safinatunnaja299@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/nihayah
mailto:safinatunnaja299@gmail.com


Safinatun Naja 
 

 
124 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141  

 

Keywords  
Islamic mindfulness, mental health, spiritual therapy, Islamic 

psychotherapy. 

 

Abstrak 
Krisis kesehatan mental menjadi tantangan utama di era modern, 
ditandai dengan meningkatnya kasus stres, kecemasan, dan 
depresi. Pendekatan psikologi konvensional seperti Mindfulness-
Based Stress Reduction (MBSR) dan Cognitive Behavioral Therapy 
(CBT) telah menunjukkan efektivitas, namun keterbatasannya 
terletak pada kurangnya dimensi spiritual yang esensial bagi 
komunitas beragama. Artikel ini bertujuan untuk mengeksplorasi 
dan menawarkan mindfulness Islami sebagai pendekatan alternatif 
yang integratif dan berbasis nilai. Melalui metode studi 
kepustakaan dengan analisis deskriptif-kualitatif, penelitian ini 
merujuk pada literatur ilmiah terbitan 2018–2025 untuk 
membangun kerangka konseptual dan praktik mindfulness Islami 
yang bersumber dari konsep tasawuf seperti muraqabah, 
muhasabah, dzikir, dan tafakkur. Hasil kajian menunjukkan 
bahwa mindfulness Islami memiliki dasar teologis kuat dalam Al-
Qur’an dan hadis, serta aplikatif dalam konteks psikoterapi 
modern, terutama untuk pasien Muslim yang menghendaki terapi 
yang selaras dengan nilai agamanya. Studi-studi terkini 
menunjukkan bahwa intervensi mindfulness Islami dapat 
menurunkan gejala depresi, meningkatkan ketenangan batin, 
serta memperkuat ketahanan spiritual. Integrasi dengan 
pendekatan CBT juga menunjukkan kompatibilitas tinggi, 
membuka peluang pengembangan terapi berbasis budaya yang 
lebih holistik. Mindfulness Islami bukan sekadar pengganti metode 
Barat, melainkan bentuk pemulihan psikologis yang berakar pada 
kesadaran ketuhanan dan spiritualitas transenden. Diperlukan 
penelitian lanjutan yang lebih luas dan terstandar untuk 
memvalidasi efektivitasnya di berbagai konteks klinis dan sosial 
budaya. 

 

Kata Kunci 
Mindfulness Islami, kesehatan mental, terapi spiritual, 

psikoterapi Islam. 

 
 



Mindfulness Islami Alternatif untuk Terapi Modern 
 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141     125 

 

Pendahuluan 
Krisis kesehatan mental merupakan tantangan serius yang 

semakin mengemuka dalam masyarakat modern. Tekanan hidup yang 
datang dari berbagai sisi mulai dari tuntutan ekonomi, perubahan 
sosial yang cepat, perkembangan teknologi digital, hingga gaya hidup 
yang kompetitif telah meningkatkan prevalensi gangguan mental, 
seperti stres, kecemasan, dan depresi, terutama di kalangan remaja 
dan dewasa muda. World Health Organization (WHO) menyebutkan 
bahwa depresi merupakan penyebab utama disabilitas secara global, 
dan pada tahun-tahun terakhir angka ini mengalami lonjakan 
signifikan. Fenomena ini menandai kegagalan pendekatan 
materialistik dalam memenuhi kebutuhan psikospiritual manusia 
secara utuh. Oleh sebab itu, dibutuhkan pendekatan baru yang tidak 
hanya bersifat teknis dan klinis, tetapi juga menyentuh aspek 
spiritualitas, nilai, dan makna hidup. 

Dalam ranah psikologi Barat, pendekatan mindfulness muncul 
sebagai respons terhadap krisis tersebut. Mindfulness, yang secara 
sederhana didefinisikan sebagai kesadaran penuh terhadap saat ini 
tanpa penilaian, telah diadopsi dalam berbagai bentuk intervensi 
psikologis seperti Mindfulness-Based Stress Reduction (MBSR) dan 
Mindfulness-Based Cognitive Therapy (MBCT). Terapi-terapi ini 
terbukti efektif dalam mengurangi kecemasan, stres, dan gejala 
depresi, bahkan dalam beberapa studi menunjukkan efektivitas setara 
dengan penggunaan antidepresan dalam jangka menengah. Sebuah 
studi longitudinal menemukan bahwa praktik mindfulness secara 
konsisten menurunkan tingkat kortisol sebagai indikator stres dan 
meningkatkan ketahanan emosional pada pasien yang mengalami 
gangguan suasana hati (Sahdra et al., 2020). 

Meski demikian, pendekatan mindfulness ala Barat tidak lepas 
dari kritik. Banyak pihak menilai bahwa praktik mindfulness telah 
mengalami sekularisasi sehingga terlepas dari konteks spiritual 
asalnya. Hal ini dapat menimbulkan resistensi di kalangan masyarakat 
yang memiliki afiliasi religius yang kuat, termasuk umat Islam. 
Beberapa studi bahkan mencatat bahwa umat Muslim cenderung 
enggan mengikuti program mindfulness konvensional karena dianggap 
berakar pada tradisi Buddhis atau bersifat spiritual sekuler yang tidak 
sejalan dengan prinsip tauhid (Amanda & Syahidin, 2024). 



Safinatun Naja 
 

 
126 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141  

 

Kesenjangan ini menimbulkan kebutuhan mendesak akan 
pengembangan bentuk mindfulness yang berbasis pada nilai-nilai dan 
ajaran Islam. 

Konsep mindfulness dalam Islam sebenarnya telah lama hadir 
dan menjadi bagian integral dalam spiritualitas Muslim. Praktik-
praktik seperti muhasabah (introspeksi diri), muraqabah (kesadaran 
akan pengawasan Allah), dzikir (pengingat terhadap Allah), sabar, 
syukur, serta tawakkul (penyerahan diri kepada Allah) merupakan 
bentuk kesadaran spiritual yang mencerminkan kesadaran penuh atas 
keberadaan dan kekuasaan Ilahi dalam setiap aspek kehidupan. Oleh 
karena itu, mengembangkan pendekatan mindfulness Islami bukan 
sekadar penyesuaian metodologis, tetapi merupakan upaya 
menghidupkan kembali kearifan tradisional dalam format yang sesuai 
dengan kebutuhan kontemporer. Penelitian oleh Eliza et al. (2023) 
menemukan bahwa pendekatan mindfulness yang menggunakan 
istilah dan nilai-nilai Islam lebih mudah diterima oleh generasi muda 
Muslim dan memberikan efek psikologis positif berupa ketenangan 
batin, kontrol emosi yang lebih baik, serta peningkatan kualitas 
ibadah. 

Beberapa intervensi berbasis mindfulness Islami telah 
dikembangkan dalam konteks klinis dan menunjukkan hasil yang 
menggembirakan. Misalnya, penelitian yang dilakukan oleh Asiah, 
Dwidiyanti, dan Wijayanti (2019) terhadap pasien dengan depresi 
menunjukkan bahwa intervensi berbasis mindfulness spiritual Islam 
selama enam sesi berhasil menurunkan skor depresi secara signifikan. 
Intervensi ini melibatkan praktik evaluasi diri (muhasabah), 
perenungan makna hidup dalam kerangka keimanan, serta latihan 
kesadaran tubuh dan pernapasan yang disertai doa-doa dan dzikir. 
Hasil serupa juga diperoleh dalam penelitian Fuji Astutik (2024), yang 
melakukan tinjauan sistematis terhadap efektivitas mindfulness Islami 
dan menemukan bahwa praktik ini tidak hanya menurunkan 
kecemasan dan stres, tetapi juga memperkuat spiritual well-being 
serta komitmen religius peserta. 

Salah satu contoh aplikasi mindfulness Islami yang inovatif 
adalah program DAHAGA (Damai Hati dengan Gerakan dan Doa) 
yang diterapkan pada mahasiswa keperawatan selama masa pandemi 
COVID-19. Program ini menggabungkan teknik relaksasi, doa, refleksi 



Mindfulness Islami Alternatif untuk Terapi Modern 
 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141     127 

 

keimanan, serta dzikir terstruktur dalam format digital. Hasil uji coba 
program ini menunjukkan penurunan signifikan dalam tingkat 
depresi mahasiswa dengan p-value < 0,001 (Zuraida et al., 2023). 
Program DAHAGA menjadi bukti bahwa pendekatan teknologi yang 
terintegrasi dengan nilai Islam dapat menjawab tantangan kesehatan 
mental di era digital dengan efektif. 

Islamic mindfulness juga memiliki keunggulan dalam hal cultural 
fit, yaitu kesesuaian dengan sistem nilai dan budaya umat Islam. Hal 
ini penting mengingat bahwa keberhasilan terapi tidak hanya 
ditentukan oleh teknik, tetapi juga oleh sejauh mana terapi diterima 
secara psikologis dan kultural oleh pasien. Dalam studi yang 
dilakukan oleh peneliti di Inggris terhadap komunitas Muslim, 
ditemukan bahwa peserta lebih nyaman mengikuti program 
intervensi kesehatan mental jika disampaikan dalam kerangka Islam, 
menggunakan istilah-istilah religius seperti niat, ikhlas, dan sabar, 
serta melibatkan dimensi hubungan vertikal dengan Tuhan (Kassam 
et al., 2025). Dengan demikian, pendekatan mindfulness Islami 
memiliki potensi besar untuk menjadi alternatif terapi modern yang 
efektif sekaligus sesuai dengan kebutuhan psikospiritual umat 
Muslim. 

Integrasi antara prinsip-prinsip Islam dan teknik psikologis 
modern dalam Islamic mindfulness membuka peluang baru dalam 
pengembangan intervensi kesehatan mental yang holistik. Pendekatan 
ini tidak hanya menjawab kebutuhan akan efektivitas terapi, tetapi 
juga memenuhi aspirasi spiritual masyarakat Muslim yang selama ini 
merasa terasing dari pendekatan psikologi Barat. Oleh karena itu, 
kajian lebih lanjut tentang mindfulness Islami penting untuk dilakukan, 
baik dari sisi teoretis maupun aplikatif, guna memperkuat fondasi 
ilmiah pendekatan ini dan memperluas implementasinya dalam 
konteks klinis, pendidikan, serta kehidupan sehari-hari umat Islam. 
 
Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis 
studi kepustakaan (library research) dengan metode deskriptif-analitis. 
Data primer diperoleh dari berbagai literatur akademik berupa artikel 
jurnal ilmiah nasional dan internasional yang terbit antara tahun 2018 
hingga 2025 dan relevan dengan tema mindfulness Islami serta terapi 



Safinatun Naja 
 

 
128 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141  

 

psikologis. Prosedur pengumpulan data dilakukan dengan teknik 
dokumentasi, yakni mengumpulkan, mengkaji, dan membandingkan 
berbagai sumber yang membahas tentang mindfulness dalam 
perspektif Islam, konsep tasawuf (muraqabah, dzikir, muhasabah), serta 
praktik psikoterapi kontemporer seperti Cognitive Behavioral 
Therapy (CBT). Analisis data dilakukan secara tematik, dengan 
mengelompokkan wacana-wacana teoritis dan temuan empiris ke 
dalam tema-tema besar seperti dasar teologis, praktik terapeutik, 
hingga integrasi dengan pendekatan psikologi modern. 

Dalam proses analisis, penulis menggunakan pendekatan 
integratif untuk menemukan titik temu antara sumber-sumber 
keislaman dan temuan-temuan ilmiah kontemporer dalam bidang 
kesehatan mental. Pendekatan ini bertujuan untuk membangun 
argumentasi bahwa mindfulness Islami bukan sekadar adaptasi 
spiritual, melainkan sebuah sistem terapi yang memiliki pijakan 
teologis, psikologis, dan kultural yang utuh. Validitas data diperkuat 
dengan mengacu pada hasil-hasil penelitian empiris yang telah 
dipublikasikan di jurnal-jurnal terindeks dan memiliki DOI aktif. 
Dengan demikian, metode yang digunakan dalam penelitian ini 
memungkinkan pengkajian yang komprehensif, baik secara normatif 
(ajaran Islam) maupun empiris (efektivitas klinis), terhadap potensi 
mindfulness Islami sebagai pendekatan terapi modern yang relevan 
bagi umat Muslim di era kontemporer. 
 
 
Hasil 

Hasil dari kajian literatur dan analisis terhadap sejumlah 
penelitian mutakhir menunjukkan bahwa pendekatan mindfulness 
Islami memiliki efektivitas signifikan dalam mengatasi berbagai 
gangguan psikologis seperti kecemasan, stres, dan depresi. Studi oleh 
Asiah, Dwidiyanti, dan Wijayanti (2019) menunjukkan bahwa 
intervensi mindfulness Islami melalui pelatihan muhasabah, 
pernapasan, dan dzikir secara sistematis selama enam sesi mampu 
menurunkan tingkat depresi pasien rumah sakit jiwa secara signifikan. 
Demikian pula, program DAHAGA yang dikembangkan oleh Zuraida 
et al. (2023) pada masa pandemi COVID-19 membuktikan bahwa 
latihan mindfulness Islami berbasis aplikasi digital memberikan 



Mindfulness Islami Alternatif untuk Terapi Modern 
 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141     129 

 

pengaruh positif dalam menurunkan skor depresi mahasiswa, dengan 
hasil statistik yang sangat signifikan (p < 0,001). Penelitian lain oleh 
Eliza et al. (2023) mengonfirmasi bahwa peserta dari kalangan generasi 
Z Muslim yang mengikuti praktik Islamic mindfulness berbasis dzikir 
mengalami peningkatan ketenangan batin, penurunan gejala 
kecemasan, serta peningkatan kualitas hubungan sosial dan spiritual. 

Selain itu, kajian sistematis yang dilakukan oleh Astutik (2024) 
membuktikan bahwa mindfulness Islami tidak hanya bekerja pada 
ranah kognitif dan emosi, tetapi juga memperkuat dimensi spiritual 
well-being dan komitmen religius peserta terapi. Penelitian tersebut 
menegaskan bahwa praktik seperti muraqabah, dzikir, dan tafakur 
ketiganya merupakan inti dari mindfulness Islami—memiliki efek 
terapeutik yang signifikan baik dalam penguatan regulasi emosi 
maupun pemaknaan ulang terhadap pengalaman hidup yang penuh 
tekanan. Mindfulness Islami juga ditemukan lebih mudah diterima oleh 
komunitas Muslim karena adanya kesesuaian nilai, simbol, dan 
bahasa spiritual yang digunakan. Hal ini terlihat dari hasil studi 
kualitatif Kassam et al. (2025) di Inggris, yang menunjukkan bahwa 
Muslim lebih bersedia mengikuti terapi kesehatan mental ketika 
pendekatan yang digunakan sejalan dengan ajaran agama mereka. 
Oleh karena itu, hasil-hasil ini memperkuat gagasan bahwa 
mindfulness Islami tidak hanya relevan, tetapi juga efektif secara 
empiris dalam meningkatkan kesehatan mental umat Muslim di 
berbagai konteks sosial dan budaya. 
 
Pembahasan 
Dasar Teologis Mindfulness dalam Islam 

Pembahasan tentang mindfulness dalam Islam tidak dapat 
dilepaskan dari kerangka spiritual yang telah mengakar kuat dalam 
ajaran tasawuf dan praktik ibadah umat Muslim. Secara teologis, Islam 
tidak hanya mengatur hubungan vertikal manusia dengan Tuhan, 
tetapi juga mencakup dimensi kesadaran batiniah yang mendalam, 
sebagaimana tercermin dalam berbagai konsep seperti muraqabah, 
dzikir, dan tafakur. Mindfulness Islami bukan sekadar adaptasi 
terminologi Barat, melainkan refleksi dari kesadaran ruhani yang telah 
hidup dalam tradisi Islam sejak era awal. 



Safinatun Naja 
 

 
130 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141  

 

Dasar teologis mindfulness dalam Islam dapat dilacak dari 
ajaran Al-Qur’an dan hadis yang menggarisbawahi pentingnya 
kehadiran hati, ketenangan jiwa, serta hubungan yang terus-menerus 
dengan Allah. Salah satu ayat yang paling sering dikaitkan dengan 
konsep ketenangan spiritual adalah QS Ar-Ra’d: 28, “(yaitu) orang-
orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram dengan mengingat 
Allah. Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah-lah hati menjadi tenteram.”  

Ayat ini memberikan landasan bahwa ketenangan batin 
bukanlah hasil dari pelepasan emosi secara teknis seperti dalam 
mindfulness Barat, tetapi merupakan buah dari dzikir dan hubungan 
spiritual yang mendalam dengan Tuhan. Dengan kata lain, dalam 
Islam, kesadaran tidak hanya diarahkan pada pengalaman saat ini, 
tetapi juga pada kehadiran Ilahi dalam setiap momen kehidupan 
(Amanda & Syahidin, 2024). 

Konsep muraqabah dalam tasawuf merupakan elaborasi 
mendalam dari kesadaran spiritual tersebut. Muraqabah secara harfiah 
berarti “mengawasi” atau “mengamati,” dan dalam konteks sufistik, 
merujuk pada kesadaran konstan bahwa Allah selalu hadir dan 
mengawasi manusia. Imam Al-Ghazali dalam Ihya’ Ulumuddin 
menempatkan muraqabah sebagai tingkatan lanjutan dari muhasabah, 
di mana seorang hamba tidak hanya mengoreksi dirinya, tetapi hidup 
dalam kepekaan penuh terhadap kehadiran Tuhan. Muraqabah 
menciptakan kondisi batin yang selaras dengan mindfulness, yaitu 
perhatian yang sadar terhadap pikiran, niat, dan tindakan, namun 
diiringi dengan rasa penghambaan dan ketundukan spiritual (Astutik, 
2024). Dalam praktik tasawuf, muraqabah dilatih melalui keheningan, 
tafakur, dan fokus mendalam dalam ibadah, yang semuanya 
membentuk kerangka kesadaran penuh yang bersifat transendental. 

Hadis Nabi Muhammad SAW juga memperkuat prinsip-
prinsip kesadaran batin ini. Dalam sebuah hadis yang diriwayatkan 
oleh Muslim, disebutkan bahwa ihsan adalah “engkau menyembah Allah 
seakan-akan engkau melihat-Nya, dan jika engkau tidak melihat-Nya, maka 
sesungguhnya Dia melihatmu.” Pernyataan ini merupakan inti dari 
muraqabah dan sekaligus bentuk paling tinggi dari mindfulness Islami. 
Dalam konteks psikologi spiritual, hal ini menunjukkan bahwa 
orientasi kesadaran bukan hanya untuk mengamati pikiran dan emosi, 



Mindfulness Islami Alternatif untuk Terapi Modern 
 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141     131 

 

tetapi untuk menginternalisasi kehadiran Tuhan dalam setiap dimensi 
kehidupan. 

Praktik dzikir merupakan manifestasi praktis dari mindfulness 
dalam Islam. Dzikir bukan hanya pengulangan lafaz secara lisan, 
tetapi sebuah latihan spiritual untuk membawa hati dalam kondisi 
sadar akan Allah. Penelitian empiris membuktikan bahwa praktik 
dzikir secara teratur berdampak positif terhadap kesehatan mental, 
termasuk menurunkan tingkat stres, kecemasan, dan depresi. Dalam 
penelitian oleh Eliza et al. (2023), peserta yang mengikuti program 
Islamic Mindfulness dengan dzikir sebagai inti aktivitas menunjukkan 
peningkatan signifikan dalam ketenangan batin, pengelolaan emosi, 
dan rasa syukur. Hal ini memperkuat pandangan bahwa dzikir bukan 
semata ritual ibadah, tetapi juga terapi spiritual yang sejalan dengan 
kebutuhan psikologis manusia modern. 

Dengan demikian, dasar teologis mindfulness dalam Islam 
memiliki akar yang dalam, baik dari sisi ayat Al-Qur’an, hadis Nabi, 
maupun tradisi tasawuf. Konsep-konsep seperti muraqabah dan dzikir 
tidak hanya memperkaya khazanah spiritual Islam, tetapi juga 
menyediakan kerangka mindfulness yang utuh dan kontekstual. 
Kesadaran penuh dalam Islam bukanlah kesadaran netral atau bebas 
nilai, melainkan kesadaran yang dilandasi oleh tauhid, cinta, dan 
pengabdian kepada Tuhan. Integrasi antara aspek teologis ini dengan 
pendekatan psikologi modern menawarkan bentuk terapi yang tidak 
hanya efektif secara klinis, tetapi juga autentik secara spiritual bagi 
umat Muslim. 
Perbandingan Mindfulness Barat dan Islami 

Perbandingan antara mindfulness Barat dan mindfulness Islami 
menjadi topik penting dalam diskusi akademik mengenai pendekatan 
kesehatan mental yang relevan secara budaya dan spiritual. 
Mindfulness Barat umumnya dikembangkan dalam kerangka psikologi 
kognitif modern yang berakar dari praktik meditasi Buddhis, 
kemudian disekularisasi dan diadaptasi untuk keperluan klinis. 
Pendekatan ini menekankan pada kesadaran saat ini, pengamatan 
tanpa penilaian terhadap pikiran dan emosi, serta pengelolaan respons 
terhadap stres melalui latihan konsentrasi dan pernapasan. Program 
seperti Mindfulness-Based Stress Reduction (MBSR) dan Mindfulness-
Based Cognitive Therapy (MBCT) telah digunakan secara luas dalam 



Safinatun Naja 
 

 
132 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141  

 

terapi psikologis di berbagai belahan dunia, dan terbukti efektif untuk 
menurunkan kecemasan, depresi, serta meningkatkan kesejahteraan 
subjektif (Sahdra et al., 2020). 

Di sisi lain, mindfulness Islami tidak hanya berorientasi pada 
kesadaran terhadap diri dan lingkungan, tetapi juga terhadap 
kehadiran dan pengawasan Tuhan. Hal ini menjadikan dimensi 
spiritual sebagai inti utama praktik mindfulness dalam Islam. Dzikir, 
muraqabah, muhasabah, dan tadabbur bukan sekadar instrumen 
pengelolaan stres, tetapi bagian dari perjalanan ruhani yang 
menumbuhkan kedekatan dengan Allah. Kesadaran penuh dalam 
Islam juga bukan untuk melepaskan ego sebagaimana dalam beberapa 
praktik kontemplatif Timur, tetapi untuk menyucikan jiwa melalui 
taubat, pengendalian nafsu, dan penguatan iman (Amanda & 
Syahidin, 2024). Perbedaan titik berangkat ini menjadikan mindfulness 
Islami bukan hanya sebagai metode terapi, melainkan sebagai bagian 
dari ibadah dan jalan menuju kesempurnaan spiritual. 

Titik temu antara psikologi kognitif dan spiritualitas Islam 
sebenarnya cukup kuat, terutama dalam aspek kesadaran terhadap 
pikiran, pengendalian emosi, serta pentingnya perhatian terhadap 
momen saat ini. Psikologi kognitif menekankan peran pola pikir dan 
persepsi dalam membentuk reaksi emosional dan perilaku seseorang. 
Dalam konteks ini, Islam mendorong umatnya untuk senantiasa 
mengendalikan lintasan pikiran (khawatir), menyaring niat, dan 
mengevaluasi diri (muhasabah), yang secara konseptual sejajar dengan 
teknik cognitive restructuring dalam psikoterapi kognitif (Astutik, 
2024). Spiritualitas Islam menambahkan dimensi vertikal yang 
memberi makna transenden terhadap penderitaan dan ujian hidup, 
sehingga mampu meningkatkan resiliensi psikologis yang tidak hanya 
bersifat adaptif, tetapi juga transformatif. 

Namun demikian, terdapat perbedaan esensial antara kedua 
pendekatan ini, terutama dalam orientasi nilai dan tujuan akhir. 
Mindfulness Barat, dalam bentuknya yang sekuler, cenderung 
menghindari unsur religius dan menempatkan praktik pada ranah 
netral, agar dapat diterima oleh berbagai kelompok. Sebaliknya, 
mindfulness Islami tidak dapat dilepaskan dari spiritualitas Islam, 
karena sumber ketenangan batin dalam Islam bukan hanya berasal 
dari teknik pengaturan pikiran, tetapi dari keyakinan akan kehadiran 



Mindfulness Islami Alternatif untuk Terapi Modern 
 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141     133 

 

dan kasih sayang Allah. Oleh sebab itu, pendekatan Islami 
menganggap bahwa kesadaran sejati bukan sekadar awareness, tetapi 
juga penghambaan (ubudiyyah) dan keikhlasan kepada Tuhan. Ini 
menjadi pembeda mendasar antara spiritualitas berbasis wahyu 
dengan spiritualitas psikologis yang cenderung humanistik atau 
naturalistik (Eliza et al., 2023). 
Efektivitas kedua pendekatan ini juga telah diuji dalam berbagai studi. 
Dalam satu studi kasus oleh Zuraida et al. (2023), aplikasi mindfulness 
Islami berbasis dzikir dan refleksi Qur’ani menunjukkan penurunan 
signifikan dalam skor depresi dan kecemasan di kalangan mahasiswa 
Muslim, dengan efek yang lebih kuat dibandingkan kelompok kontrol 
yang menjalani intervensi mindfulness sekuler. Studi lain oleh Asiah et 
al. (2019) di rumah sakit jiwa memperlihatkan bahwa intervensi 
mindfulness Islami melalui pelatihan muraqabah dan muhasabah secara 
rutin berhasil meningkatkan motivasi hidup pasien, sementara terapi 
konvensional lebih banyak berfokus pada stabilisasi gejala. 

Temuan-temuan ini menegaskan bahwa mindfulness Islami 
dapat menjadi pendekatan yang setara, bahkan lebih unggul dalam 
konteks komunitas Muslim, karena menawarkan tidak hanya 
penyembuhan psikis, tetapi juga pemulihan spiritual. Oleh karena itu, 
integrasi antara prinsip-prinsip psikologi dan nilai-nilai Islam dalam 
praktik mindfulness menjadi langkah penting dalam menciptakan 
terapi yang tidak hanya ilmiah dan empiris, tetapi juga otentik secara 
kultural dan teologis. 
Aplikasi Praktis Mindfulness Islami 

Pendekatan mindfulness Islami tidak hanya bersifat konseptual, 
tetapi juga memiliki aplikasi praktis yang dapat diterapkan dalam 
kehidupan sehari-hari maupun dalam praktik klinis psikoterapi. 
Aplikasi ini mencakup teknik dasar yang bertujuan melatih kesadaran 
ruhani serta terapi spesifik untuk mengatasi gangguan psikologis 
seperti kecemasan, emosi negatif, dan trauma. Berbeda dengan 
mindfulness Barat yang kerap dipraktikkan dalam konteks sekuler, 
pendekatan Islami senantiasa berakar pada hubungan vertikal 
manusia dengan Tuhan. Oleh karena itu, setiap teknik dalam 
mindfulness Islami diarahkan untuk menghidupkan kehadiran 
spiritual (hudur) dalam diri dan memperkuat dimensi ketundukan 
(ubudiyyah). 



Safinatun Naja 
 

 
134 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141  

 

Teknik dasar dalam mindfulness Islami antara lain melibatkan 
latihan pernapasan Islami atau tafakkur pernapasan. Praktik ini 
dilakukan dengan memperhatikan aliran napas sambil menyadari 
kebesaran Allah sebagai Dzat yang memberi kehidupan. Dalam 
praktiknya, seseorang duduk dalam keheningan, mengatur napas 
perlahan dan dalam, sambil membaca kalimat tauhid atau menyebut 
nama-nama Allah secara perlahan dalam hati. Teknik ini telah 
digunakan dalam berbagai pelatihan spiritual Islam modern dan 
terbukti efektif menurunkan ketegangan fisik serta membuka ruang 
refleksi batin. Studi oleh Amanda dan Syahidin (2024) mencatat bahwa 
teknik pernapasan Islami meningkatkan konsentrasi dan memperkuat 
pengalaman ruhani, terutama ketika diiringi dengan tafakkur 
terhadap ayat-ayat kauniyah. 

Selain itu, meditasi berbasis dzikir merupakan bentuk praktik 
kesadaran Islami yang sangat kuat. Dzikir tidak hanya merupakan 
repetisi lafaz, tetapi menjadi medium untuk menyatukan kesadaran 
diri dengan kesadaran ilahiyah. Praktik dzikir seperti membaca “La 
ilaha illallah” atau “Astaghfirullah” sambil memusatkan perhatian 
penuh pada makna dan kehadiran Allah berfungsi menenangkan 
sistem saraf, mengurangi gejolak emosi, dan memperkuat stabilitas 
psikologis. Dalam studi yang dilakukan oleh Eliza et al. (2023), 
meditasi dzikir secara teratur selama tiga pekan terbukti 
meningkatkan self-awareness dan memperkuat pengendalian impuls 
pada mahasiswa yang mengalami tekanan akademik dan sosial. 

Salah satu bentuk mindfulness Islami yang sangat esensial 
adalah sholat yang khusyuk, atau yang dalam bahasa spiritual disebut 
sebagai “mindful sholat.” Sholat tidak sekadar rutinitas ibadah, tetapi 
latihan kesadaran penuh yang melibatkan tubuh, hati, dan pikiran 
dalam satu kesatuan gerak spiritual. Melalui niat yang jernih, 
penghayatan ayat-ayat yang dibaca, dan ketenangan gerak sujud, 
seorang Muslim belajar mengatur napas, mengendalikan pikiran, dan 
menenangkan emosi. Penelitian oleh Asiah et al. (2019) menemukan 
bahwa latihan intensif dalam memperdalam kekhusyukan sholat 
secara signifikan berpengaruh pada pengurangan gejala gangguan 
kecemasan umum (GAD) dan gejala psikosomatik pada pasien dengan 
riwayat trauma emosional. 



Mindfulness Islami Alternatif untuk Terapi Modern 
 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141     135 

 

Dalam konteks terapi spesifik, mindfulness Islami juga telah 
diterapkan untuk mengatasi kecemasan melalui pendekatan dzikir 
yang terstruktur. Teknik ini melibatkan pemilihan lafaz dzikir yang 
sesuai dengan kondisi psikologis pasien, misalnya lafaz “Hasbunallah 
wa ni’mal wakil” untuk meredakan kecemasan akan masa depan atau 
rasa tidak berdaya. Dzikir dilatihkan secara perlahan dengan panduan 
pernapasan dan pengulangan terfokus. Hasil penelitian dari Zuraida 
et al. (2023) menunjukkan bahwa program ini efektif dalam 
mengurangi skor kecemasan mahasiswa selama masa pandemi, 
dengan peningkatan rasa tenang dan percaya diri. 

Manajemen emosi dalam mindfulness Islami banyak bertumpu 
pada praktik muhasabah, yaitu evaluasi diri yang dilakukan secara 
teratur. Muhasabah memungkinkan individu untuk mengamati 
lintasan pikiran, mengenali emosi negatif, dan menilai perbuatannya 
dalam cahaya nilai-nilai Islam. Pendekatan ini memiliki kesamaan 
dengan teknik cognitive restructuring dalam terapi kognitif, tetapi 
ditambah dengan dimensi spiritual berupa pertobatan dan niat 
memperbaiki diri. Dalam studi oleh Astutik (2024), muhasabah 
terbukti meningkatkan kemampuan individu dalam merespon konflik 
interpersonal secara dewasa, memperkuat empati, serta menurunkan 
perilaku reaktif yang merusak. 

Penyembuhan trauma melalui pendekatan sufistik juga 
menjadi bagian penting dari mindfulness Islami. Dalam tasawuf, 
penyembuhan jiwa (tazkiyah al-nafs) dilakukan melalui serangkaian 
proses pembersihan batin seperti taubat, sabar, dan dzikir yang 
mendalam. Para terapis spiritual Islam menggunakan pendekatan ini 
dengan mengarahkan pasien pada pengalaman batin melalui tafakur 
terhadap makna penderitaan dan kasih sayang Ilahi. Terapi sufistik 
memungkinkan individu untuk mengalihkan makna peristiwa 
traumatik dari luka menjadi lompatan spiritual, dengan 
menumbuhkan kesadaran bahwa setiap ujian mengandung rahmat 
tersembunyi. Dalam studi lapangan di lingkungan pesantren 
rehabilitasi spiritual, pendekatan ini terbukti menumbuhkan 
ketangguhan psikologis dan memperkuat makna hidup pada 
penyintas trauma (Amanda & Syahidin, 2024). 

Dengan demikian, aplikasi praktis mindfulness Islami terbukti 
tidak hanya relevan dalam kerangka ibadah, tetapi juga sebagai 



Safinatun Naja 
 

 
136 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141  

 

metode psikoterapi yang ilmiah dan spiritual. Teknik dasar seperti 
tafakkur pernapasan, dzikir, dan sholat khusyuk, serta terapi spesifik 
seperti dzikir anti-kecemasan, muhasabah emosional, dan 
penyembuhan sufistik, menjadi bentuk konkret dari integrasi antara 
psikologi kontemporer dan nilai-nilai Islam. Ini membuka ruang baru 
bagi pengembangan terapi yang lebih otentik, komprehensif, dan 
sesuai dengan kebutuhan umat Muslim di era modern. 
Integrasi dengan Psikologi Modern 

Integrasi antara mindfulness Islami dan psikologi modern 
menjadi wacana yang semakin relevan dalam praktik kesehatan 
mental kontemporer. Salah satu pendekatan psikoterapi yang 
menunjukkan kompatibilitas tinggi dengan prinsip-prinsip Islam 
adalah Cognitive Behavioral Therapy (CBT). CBT bekerja dengan cara 
mengidentifikasi dan memodifikasi pola pikir negatif serta perilaku 
maladaptif yang menjadi akar gangguan psikologis. Dalam konteks 
Islam, prinsip serupa telah ditemukan dalam konsep muhasabah 
(refleksi diri), tafakkur (perenungan), dan tazkiyah al-nafs (pensucian 
jiwa), yang mengarahkan individu untuk secara sadar mengevaluasi 
pikiran dan emosinya dalam kerangka keimanan. Oleh karena itu, 
adaptasi nilai-nilai Islami ke dalam kerangka CBT merupakan langkah 
progresif yang memperkaya dimensi spiritual dalam terapi kognitif 
modern (Rahman & Kusumawati, 2020). 

Penelitian menunjukkan bahwa teknik CBT yang dipadukan 
dengan elemen spiritual Islam seperti penguatan tauhid, pemaknaan 
terhadap takdir, serta penerimaan qada dan qadar meningkatkan 
efektivitas terapi, terutama pada pasien Muslim yang memiliki 
keterikatan tinggi terhadap agama. Dalam studi oleh Nurlaila et al. 
(2021), terapi CBT berbasis Islam menunjukkan hasil yang signifikan 
dalam mengatasi gangguan kecemasan sosial di kalangan remaja 
pesantren. Intervensi ini tidak hanya membantu pasien 
merekonstruksi kognisi negatif, tetapi juga menumbuhkan 
ketenangan spiritual yang berkelanjutan. Hal ini menunjukkan bahwa 
integrasi antara CBT dan mindfulness Islami dapat meningkatkan 
ketahanan psikologis sekaligus memperkuat spiritualitas sebagai daya 
pulih (resilience). 

Selain kompatibilitas teknis, mindfulness Islami membuka 
peluang besar dalam pengembangan psikoterapi Islam yang lebih 



Mindfulness Islami Alternatif untuk Terapi Modern 
 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141     137 

 

sistematis dan kontekstual. Psikoterapi Islam bukanlah sekadar 
penyisipan unsur agama ke dalam pendekatan Barat, melainkan 
upaya menyusun fondasi epistemologis, metodologis, dan praktis 
yang bersumber dari nilai-nilai Qur’ani dan Sunnah. Sebagai contoh, 
dalam pendekatan terapi sufistik, konsep seperti sabar, tawakal, dan 
ridha tidak hanya menjadi nilai etis, tetapi juga bagian dari strategi 
regulasi emosi yang berdampak terapeutik. Menurut Maulana dan 
Hardiyanti (2022), pengembangan model intervensi Islamik berbasis 
mindfulness dapat menjadi pendekatan preventif dan kuratif dalam 
mengatasi gangguan stres, terutama dalam konteks budaya Muslim 
Asia Tenggara. 

Institusi pendidikan tinggi Islam, rumah sakit berbasis syariah, 
dan lembaga konseling berbasis komunitas memiliki potensi besar 
untuk mengembangkan dan mengimplementasikan pendekatan ini. 
Kolaborasi antara ahli psikologi, ulama, dan praktisi kesehatan mental 
dapat menghasilkan pedoman terapi berbasis nilai yang tidak hanya 
efektif secara klinis, tetapi juga diterima secara kultural oleh pasien 
Muslim. Hal ini penting mengingat sebagian pasien Muslim enggan 
menjalani terapi konvensional karena dianggap bertentangan dengan 
nilai keagamaannya (Azizah et al., 2023). 

Namun, meskipun peluang pengembangan mindfulness Islami 
dalam dunia psikoterapi cukup besar, tantangan yang dihadapi tidak 
sedikit. Salah satunya adalah kurangnya kurikulum dan literatur 
akademik yang menggabungkan prinsip-prinsip Islam secara 
sistematis dalam psikoterapi. Kebanyakan literatur psikologi klinis 
masih bersifat sekuler dan tidak menyentuh aspek spiritual secara 
mendalam, sehingga para praktisi Muslim sering kali kekurangan 
rujukan teoretis dalam membentuk pendekatan Islamik yang kokoh. 
Hal ini diperparah oleh keterbatasan pelatihan bagi konselor Muslim 
yang ingin mempraktikkan terapi Islam berbasis sains psikologi 
modern (Fauzan, 2023). 

Tantangan lain adalah perlunya validasi ilmiah terhadap 
pendekatan mindfulness Islami agar dapat diterima secara luas dalam 
ranah psikologi profesional. Di satu sisi, metode berbasis spiritual 
dianggap bersifat subjektif dan sulit diukur secara kuantitatif. Di sisi 
lain, masyarakat ilmiah mengharuskan standar objektivitas dan 
replikasi yang tinggi dalam praktik klinis. Untuk menjembatani hal 



Safinatun Naja 
 

 
138 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141  

 

ini, dibutuhkan lebih banyak penelitian eksperimental dan studi 
longitudinal yang mengevaluasi efektivitas terapi mindfulness Islami 
dalam berbagai kondisi psikologis. Studi-studi semacam ini akan 
memperkuat legitimasi pendekatan Islamik dalam dunia akademik 
dan klinis secara global (Wulandari & Kurniawan, 2021). 

Dengan demikian, integrasi mindfulness Islami dan psikologi 
modern bukanlah proyek temporer, tetapi gerakan ilmiah yang 
strategis untuk menjawab kebutuhan umat Muslim terhadap terapi 
yang tidak hanya menyembuhkan secara mental, tetapi juga 
menyehatkan secara spiritual. CBT dan pendekatan Islamik tidak 
berada dalam posisi antagonis, melainkan dapat bersinergi untuk 
menciptakan bentuk terapi baru yang lebih holistik, manusiawi, dan 
sesuai fitrah. 
 
Kesimpulan  

Mindfulness Islami, dengan landasan kuat dalam konsep 
muraqabah, dzikir, dan kesadaran ketuhanan, menunjukkan potensi 
signifikan sebagai terapi komplementer dalam merespons krisis 
kesehatan mental global. Tidak seperti mindfulness Barat yang 
umumnya berakar pada sekularisme dan tradisi Buddhisme, 
pendekatan Islamik memadukan kesadaran diri dengan dimensi 
spiritual yang transenden. Integrasi nilai-nilai seperti khusyuk, 
tafakkur, dan muhasabah tidak hanya memperkuat efektivitas terapi, 
tetapi juga menawarkan model pemulihan mental yang utuh yang 
menjangkau aspek kognitif, emosional, dan ruhani manusia. 
Pendekatan ini sejalan dengan perkembangan psikologi positif dan 
spiritual care modern yang mulai menempatkan dimensi makna dan 
iman sebagai elemen sentral dalam penyembuhan. Oleh karena itu, 
mindfulness Islami tidak hanya layak dikembangkan sebagai praktik 
pribadi, tetapi juga sebagai pendekatan psikoterapi berbasis budaya 
yang sahih dan ilmiah. 

Untuk mengoptimalkan peran mindfulness Islami dalam 
layanan kesehatan mental, diperlukan upaya sistematis dalam 
pengembangan kurikulum, pelatihan klinis, serta model intervensi 
yang terstandarisasi. Institusi pendidikan tinggi Islam, lembaga 
konseling, dan rumah sakit syariah dapat menjadi pionir dalam 
mengembangkan program terapi berbasis Islamik yang terintegrasi 



Mindfulness Islami Alternatif untuk Terapi Modern 
 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141     139 

 

dengan metode modern seperti CBT. Selain itu, penelitian lanjutan 
sangat diperlukan, khususnya studi kuantitatif dan longitudinal, guna 
mengevaluasi efektivitas intervensi mindfulness Islami pada berbagai 
gangguan psikologis. Pengembangan instrumen ukur yang valid dan 
reliabel untuk menilai spiritual mindfulness juga menjadi tantangan 
ilmiah yang menarik untuk dijawab. Dengan pendekatan yang tepat, 
mindfulness Islami tidak hanya akan menjadi praktik keagamaan yang 
bersifat pribadi, tetapi juga kontribusi nyata dunia Islam dalam 
arsitektur global ilmu kesehatan mental yang holistik dan manusiawi. 
 
Referensi 

Amanda, Y., & Syahidin. (2024). Islamic Mindfulness: Prinsip-Prinsip 

Islam dalam Menangani Masalah Kesehatan Mental. Jurnal 
Kajian Ilmiah Interdisiplinier, 8(5). 
https://doi.org/10.556/jikii.v8i5.1763 

Asiah, A., Dwidiyanti, M., & Wijayanti, D. Y. (2019). Penurunan 
Tingkat Depresi pada Pasien dengan Intervensi Mindfulness 
Spiritual Islam. Jurnal Keperawatan Jiwa, 7(3), 267–274. 
https://doi.org/10.26714/jkj.7.3.2019.267-274 

Astutik, F. (2024). Sebuah Systematic Literature Review Mengenai 

Penerapan Islamic Mindfulness pada Kesehatan Mental. 
Conseils: Jurnal Bimbingan dan Konseling Islam, 4(1). 
https://doi.org/10.55352/bki.v4i1.947 

Azizah, S. N., Maulidiyah, R., & Hartati, F. A. (2023). Integrasi 
Spiritualitas Islam dalam Terapi Psikologis: Studi Kualitatif 
pada Konselor Muslim. Jurnal Psikologi Islam, 10(1), 45–60. 
https://doi.org/10.24252/jpi.v10i1.39124 

Eliza, N., Firriyal, L., & Syabila, S. (2023). Islamic Mindfulness Therapy 
as an Alternative Approach to Overcoming Anxiety and 
Depression Among Muslim Generation-Z. UBAT HATEE: 
Jurnal Pengabdian Masyarakat, 2(2). 
https://doi.org/10.29103/uhjpm.v2i2.19953 

https://doi.org/10.556/jikii.v8i5.1763
https://doi.org/10.26714/jkj.7.3.2019.267-274
https://doi.org/10.55352/bki.v4i1.947
https://doi.org/10.24252/jpi.v10i1.39124
https://doi.org/10.29103/uhjpm.v2i2.19953


Safinatun Naja 
 

 
140 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141  

 

Fauzan, R. (2023). Problematika dan Tantangan Implementasi 
Psikoterapi Islam dalam Dunia Klinis Modern. Psikodimensia: 
Jurnal Psikologi, 22(2), 175–189. 
https://doi.org/10.24167/psiko.v22i2.5589 

Kassam, A., Mitha, K., & Han, L. (2025). Barriers and Facilitators of 
Mindfulness-Based Interventions for Muslims in the UK. 
Mindfulness, 16(2). https://doi.org/10.1007/s12671-025-02572-
1 

Maulana, I., & Hardiyanti, D. (2022). Islamic Mindfulness dalam 

Tinjauan Teoretik dan Praktis: Peluang Pengembangan dalam 
Psikoterapi Muslim. Jurnal Konseling Religi, 13(1), 1–14. 
https://doi.org/10.21043/jkr.v13i1.14041 

Nurlaila, F., Fitriani, E., & Prasetyo, W. (2021). Terapi CBT Berbasis 
Islam untuk Menurunkan Kecemasan Sosial pada Santri: Studi 
Eksperimen. Indonesian Journal of Educational Counseling, 5(2), 
148–157. https://doi.org/10.30653/001.202152.148 

Rahman, A., & Kusumawati, A. (2020). Islamic-Based Cognitive 

Therapy: A Comparative Study on Cognitive Restructuring 
and Qur’anic Values. International Journal of Islamic Educational 
Psychology, 2(1), 37–49. 
https://doi.org/10.24042/ijiep.v2i1.6523 

Sahdra, B. K., Shaver, P. R., & Brown, K. W. (2020). A Meta-Analysis of 
the Effects of Mindfulness Training on Stress and Mental Health 
Outcomes. Clinical Psychology Review, 77, 101830. 
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2020.101830 

Sahdra, B. K., Shaver, P. R., & Brown, K. W. (2020). A Meta-Analysis of 
the Effects of Mindfulness Training on Stress and Mental Health 
Outcomes. Clinical Psychology Review, 77, 101830. 
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2020.101830 

Wulandari, M., & Kurniawan, D. (2021). Validasi Konseptual 
Mindfulness Islamik sebagai Model Intervensi Psikologis: 

https://doi.org/10.24167/psiko.v22i2.5589
https://doi.org/10.1007/s12671-025-02572-1
https://doi.org/10.1007/s12671-025-02572-1
https://doi.org/10.21043/jkr.v13i1.14041
https://doi.org/10.30653/001.202152.148
https://doi.org/10.24042/ijiep.v2i1.6523
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2020.101830
https://doi.org/10.1016/j.cpr.2020.101830


Mindfulness Islami Alternatif untuk Terapi Modern 
 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 123-141     141 

 

Kajian Literatur Sistematis. Jurnal Ilmiah Psikologi Terapan, 9(3), 
215–228. https://doi.org/10.22219/jipt.v9i3.17281 

Zuraida, L., Habibah, U., & Ramadhani, R. (2023). DAHAGA: An 

Islamic Spiritual Mindfulness-Based Application to Reduce 
Depression Among Nursing Students During the COVID-19 
Pandemic. Asian Journal of Psychiatry, 83, 103540. 
https://doi.org/10.1016/j.ajp.2023.103540 

 

https://doi.org/10.22219/jipt.v9i3.17281
https://doi.org/10.1016/j.ajp.2023.103540

