E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101
E-ISSN: 3110-1488
DOIL:

Kritik Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf Antara
Purifikasi dan Penolakan

Nadia Amanda
Sekolah Tinggi Ilmu Syariah Ummul Ayman Pidie Jaya, Indonesia
email: nadiaamandal140522@gmail.com

Article history: Received: 22 July 2025; Revised: 06 Agustus 2025;
Accepted: 11 Agustus 2025; Published: 16 Agustus 2025

Abstract

Sufism has long been an integral part of Islamic intellectual and spiritual
tradition, offering a path of inner purification and ethical refinement.
However, throughout its historical development, Sufism has also faced critical
scrutiny, especially from scholars who prioritize theological purity and strict
adherence to Sharia. Among these critics, Ibn Taymiyyah stands out as a
central figure who rigorously challenged various aspects of Sufism,
particularly those rooted in philosophical mysticism. His criticism, however,
does not represent a wholesale rejection of Sufism, but rather a call for
purifying Islamic teachings from elements of bid'ah (religious innovation),
syncretism, and speculative metaphysics that deviate from core Islamic tenets.
Ibn Taymiyyah draws a clear distinction between Sunni Sufism, which
emphasizes piety and ethical conduct, and philosophical Sufism, which
promotes mystical doctrines such as wahdat al-wujid (unity of being), huliil
(incarnation), and ittihad (union with the divine). This article aims to explore
Ibn Taymiyyah’s critical stance using historical and theological approaches,
and to assess the relevance of his views in the context of contemporary Islamic
discourse. This study adopts a library research method and descriptive-critical
analysis of both primary sources and recent academic literature from 2018-
2025. The findings indicate that Ibn Taymiyyah’s approach is more corrective
than dismissive, as he still acknowledges the authenticity of Sufi figures such
as Al-Junaid and Al-Fudhail ibn “Lyadh, who adhered strictly to Islamic law in
their spiritual practices. His perspective offers a methodological foundation for
maintaining balance between sound creed and legitimate spirituality in the
modern era.

Author correspondence email: nadiaamanda140522@gmail. com
Available online at: https:/ /journal.an-nur.org/index.php/nihayah
Copyright (c) 2025 Nadia Amanda



mailto:nadiaamanda140522@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/nihayah
mailto:nadiaamanda140522@gmail.com

E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Nadia Amanda

Keywords
Ibn Taymiyyah, Sufism, Theological Criticism, Creedal
Purification

Abstrak

Tasawuf telah menjadi bagian integral dari khazanah keilmuan dan
praktik keagamaan dalam Islam, menawarkan pendekatan spiritual
terhadap pemurnian jiwa. Namun, sepanjang sejarahnya, tasawuf juga
tidak luput dari kritik, terutama dari kalangan ulama yang
mengedepankan kemurnian tauhid dan ketundukan pada syariat. Ibnu
Taimiyah merupakan salah satu figur penting yang secara intens
mengkritik berbagai aspek tasawulf, terutama dalam bentuknya yang
filosofis. Kritik Ibnu Taimiyah bukanlah penolakan total terhadap
tasawuf, melainkan lebih kepada upaya purifikasi ajaran Islam dari
unsur-unsur bid’ah, sinkretisme, dan spekulasi metafisik yang
dianggap menyimpang dari prinsip-prinsip dasar Islam. Ia
membedakan secara tegas antara tasawuf sunni yang berbasis syariat
dan akhlak dengan tasawuf falsafi yang bercorak mistik dan panteistik,
seperti doktrin wahdatul wujad, hulal, dan ittihad. Artikel ini
bertujuan menelaah kritik-kritik Ibnu Taimiyah terhadap tasawuf
dengan pendekatan historis dan teologis, serta mengeksplorasi
relevansi pemikirannya dalam konteks keagamaan kontemporer.
Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan dengan analisis
deskriptif-kritis terhadap karya-karya primer dan sekunder, termasuk
literatur akademik tahun 2018-2025. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa pendekatan Ibnu Taimiyah terhadap tasawuf lebih bersifat
selektif dan korektif, bukan destruktif. Ia tetap menghargai tokoh-
tokoh sufi seperti Al-Junaid dan Al-Fudhail bin ‘Iyadh yang dinilai
menjaga integritas syariat dalam laku spiritualnya. Kritik Ibnu
Taimiyah menawarkan landasan metodologis penting dalam menjaga
keseimbangan antara akidah yang lurus dan praktik spiritual yang
sahih di tengah tantangan era modern.

Kata Kunci
Ibnu Taimiyah, Tasawuf, Kritik Teologis, Purifikasi Agidah

Pendahuluan

Tasawuf merupakan salah satu aspek penting dalam khazanah
keilmuan Islam yang telah berkembang sejak abad pertama Hijriyah.

86 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Kritik Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf Antara Purifikasi dan Penolakan

Sebagai praktik spiritual yang menekankan dimensi batin dan
penyucian jiwa, tasawuf telah memberikan kontribusi besar terhadap
pembentukan karakter muslim yang beretika dan berakhlak luhur.
Namun, tidak dapat dipungkiri bahwa dalam sejarah
perkembangannya, tasawuf juga mengalami pergeseran epistemologis
dan metodologis yang membuat sebagian pemikir Islam mengajukan
kritik terhadapnya. Salah satu tokoh yang dikenal sangat kritis
terhadap sebagian praktik tasawuf adalah Tagiyuddin Ibnu Taimiyah
(661-728 H), seorang ulama Hanbali yang memiliki pengaruh luas
dalam tradisi keilmuan Islam, khususnya dalam bidang aqidah, figh,
dan reformasi sosial keagamaan.

Ibnu Taimiyah dikenal sebagai figur yang tidak serta-merta
menolak tasawuf secara total, melainkan memberikan kritik selektif
yang didasarkan pada prinsip tauhid dan kesesuaian dengan syariat.
Kritik yang ia lontarkan lebih bersifat korektif dan bertujuan untuk
memurnikan ajaran tasawuf dari unsur-unsur bid’ah, filsafat asing,
serta penyimpangan akidah. Dengan kata lain, posisi Ibnu Taimiyah
terhadap tasawuf terletak antara purifikasi (pemurnian) dan
penolakan. Ia mengapresiasi tasawuf yang berbasis pada moralitas
dan ibadah murni seperti yang dicontohkan oleh tokoh-tokoh sufi
awal seperti al-Junayd al-Baghdadi, tetapi pada saat yang sama
mengecam ajaran tasawuf filosofis yang dinilai menyimpang dari
prinsip dasar Islam.

Dalam konteks ini, penting untuk menelaah ulang kritik Ibnu
Taimiyah terhadap tasawuf agar dapat memahami orientasi spiritual
Islam yang ia kehendaki, serta relevansinya dengan dinamika
keagamaan kontemporer. Menurut Usman (2020), Ibnu Taimiyah
menolak keras doktrin wahdat al-wujiad yang digagas oleh Ibn 'Arabi
karena dianggap mengaburkan batas antara Khaliq dan makhluk,
serta membuka celah bagi pemahaman panteistik yang bertentangan
dengan tauhid murni (Usman, 2020). Ia juga menolak praktek-praktek
sufi seperti fana’, ittithad, dan hulal yang cenderung mengarah pada
ekstase mistik tanpa kendali syariat. Dalam pandangannya,
pengalaman spiritual pribadi tidak bisa dijadikan hujjah jika
bertentangan dengan al-Qur’an dan as-Sunnah.

Namun demikian, kritik tersebut bukan berarti Ibnu Taimiyah
menutup pintu terhadap dimensi spiritual dalam Islam. la justru

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101 87



E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Nadia Amanda

menekankan pentingnya penyucian jiwa (tazkiyat an-nafs) dan
pendekatan ruhani yang sesuai dengan ajaran Islam. Dalam kerangka
inilah ia menegaskan bahwa tasawuf yang valid adalah tasawuf yang
mengintegrasikan antara syariat dan hakikat. Pandangan ini
menjadikan Ibnu Taimiyah sebagai tokoh yang secara tidak langsung
mengakui eksistensi tasawuf dalam kerangka legal-formal Islam,
tetapi dengan syarat bahwa tasawuf tersebut tidak keluar dari batasan
hukum-hukum agama.

Menurut Nanda (2021), Ibnu Taimiyah mengembangkan
gagasan tauhid sufistik yang membedakan dirinya dari tokoh sufi
filosofis. la mengedepankan konsep ubidiyyah sebagai bentuk
ketundukan total kepada Allah dan menolak segala bentuk klaim
kesatuan ontologis antara manusia dan Tuhan. Baginya,
kesempurnaan spiritual bukan dicapai melalui ekstase atau intuisi
metafisik, melainkan dengan konsistensi dalam ibadah dan akhlak
mulia sesuai petunjuk wahyu (Nanda, 2021). Pendekatan ini
mencerminkan upaya Ibnu Taimiyah dalam mereformulasi tasawuf
agar tetap berada dalam kerangka tauhid dan menjauhi pemahaman
mistik yang berlebihan.

Penolakan Ibnu Taimiyah terhadap aspek-aspek tasawuf
tertentu juga dipengaruhi oleh konteks sosio-historis pada masanya.
Ia hidup di era di mana berbagai bentuk praktek keagamaan populer
berkembang, termasuk ziarah kubur yang disertai dengan
permohonan kepada wali, praktik wirid yang tidak berdasar dalil,
serta keyakinan terhadap karamah vyang berlebihan. Dalam
pandangan Supriadi & Helmy (2020), kritik Ibnu Taimiyah terhadap
fenomena tersebut merupakan bentuk pembelaan terhadap
kemurnian agidah dan usaha untuk mengarahkan umat Islam kepada
pemahaman agama yang berbasis dalil dan akal sehat (Supriadi, M,
2020). Ia menilai bahwa banyak kaum sufi terjebak dalam “agama
rasa” yang subjektif dan mengabaikan dimensi rasionalitas serta
syariat Islam.

Meskipun kritik Ibnu Taimiyah terhadap tasawuf cukup tajam,
ia tetap mengakui eksistensi para sufi awal yang menjaga integritas
ajaran Islam. Ia menaruh hormat kepada tokoh-tokoh seperti Sahl at-
Tustari, al-Junayd, dan Abdul Qadir al-Jilani yang dianggap menjalani
jalan sufisme yang lurus. Ia bahkan menyebut bahwa banyak ulama

88 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Kritik Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf Antara Purifikasi dan Penolakan

tasawuf memiliki kedalaman ilmu dan keikhlasan yang patut
dicontoh. Dalam konteks ini, sikap Ibnu Taimiyah bukanlah
penolakan total terhadap tasawuf, melainkan sebuah selektivitas kritis
berdasarkan standar syariat. Usman (2020) menyatakan bahwa Ibnu
Taimiyah membedakan antara tasawuf yang mu’tabar (valid) dan
tasawuf yang ghayr mu’tabar (menyimpang), dan tugas ulama adalah
membimbing umat untuk kembali kepada tasawuf yang sesuai
dengan ajaran Rasulullah (Usman, 2020).

Kritik ini juga mendapat relevansi dalam konteks keislaman
modern. Fadly dan Dzikrillah (2024) menyatakan bahwa semangat
purifikasi keagamaan ala Ibnu Taimiyah dapat dijadikan dasar untuk
mengoreksi berbagai bentuk penyimpangan dalam praktik religius
umat Islam masa kini, seperti kultus individu, manipulasi spiritual
oleh tokoh karismatik, dan praktik zikir yang tidak berdasar. Dalam
pandangan mereka, pendekatan kritis terhadap tasawuf yang tidak
syar’i justru mendukung pembentukan masyarakat Islam yang lebih
sehat secara spiritual dan intelektual (Fadly, 2024)

Dengan demikian, kritik Ibnu Taimiyah terhadap tasawuf
merupakan bagian dari upaya rekonstruksi pemahaman keislaman
yang kembali kepada kemurnian ajaran Rasulullah. Ia tidak serta-
merta menolak tasawulf, tetapi mengajukan sebuah model spiritualitas
Islam yang berlandaskan wahyu, syariat, dan akhlak. Melalui
kritiknya, Ibnu Taimiyah ingin menegaskan bahwa Islam bukanlah
agama yang anti-spiritual, melainkan agama yang menempatkan
spiritualitas dalam bingkai tauhid dan hukum. Oleh karena itu,
memahami kritik Ibnu Taimiyah terhadap tasawuf bukan berarti
menolak dimensi sufistik dalam Islam, tetapi justru menggali kembali
esensi tasawuf yang lurus dan murni.

Metode

Penelitian ini merupakan kajian kepustakaan (library research)
dengan pendekatan kualitatif yang bersifat deskriptif-analitis. Fokus
utamanya adalah menelusuri dan menganalisis secara kritis pemikiran
Ibnu Taimiyah tentang tasawuf berdasarkan karya-karya primer
maupun sekunder yang relevan. Pendekatan yang digunakan dalam
penelitian ini adalah pendekatan historis-hermeneutik dan teologis-
normatif. Pendekatan historis digunakan untuk memahami konteks

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101 89



E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Nadia Amanda

sosial, politik, dan keagamaan pada masa Ibnu Taimiyah yang
memengaruhi arah kritiknya terhadap praktik-praktik sufistik.
Sementara pendekatan teologis-normatif digunakan untuk mengkaji
substansi kritik Ibnu Taimiyah berdasarkan prinsip-prinsip akidah
Islam, khususnya dalam konteks purifikasi tauhid dan penolakan
terhadap unsur bid’ah serta takhayul dalam praktik tasawuf.

Sumber data utama dalam penelitian ini meliputi karya-karya
Ibnu Taimiyah, baik yang berbentuk kitab langsung seperti Majmii” al-
Fatawa, Igtida’ as-Sirat al-Mustagim, dan Bayan Talbis al-Jahmiyyah,
maupun kutipan dalam kajian akademik kontemporer yang mengulas
pemikirannya secara komprehensif. Selain itu, data sekunder
diperoleh dari artikel-artikel ilmiah yang telah terpublikasi dalam
jurnal bereputasi yang menjelaskan tafsir pemikiran Ibnu Taimiyah
terhadap tasawuf dan kritik terhadap wahdatul wujad, huladl, ittihad,
serta fenomena karamah dan kasyf. Teknik pengumpulan data
dilakukan melalui studi literatur dengan penelusuran jurnal digital
melalui basis data terakreditasi seperti DOAJ, Google Scholar, dan
SINTA. Analisis data dilakukan dengan cara reduksi data, display
data, dan penarikan kesimpulan secara tematik-kritis. Hasilnya
kemudian dielaborasi dalam bentuk argumentasi ilmiah yang disusun
secara sistematis untuk menunjukkan posisi teologis Ibnu Taimiyah
terhadap tasawuf antara purifikasi dan penolakan total.

Hasil

Berdasarkan hasil kajian mendalam terhadap pemikiran Ibnu
Taimiyah, ditemukan bahwa kritiknya terhadap tasawuf tidak
ditujukan kepada seluruh bentuk sufisme, melainkan lebih pada
elemen-elemen tasawuf falsafi yang dinilai bertentangan dengan
prinsip dasar tauhid dan syariat Islam. Konsep seperti wahdatul wujid,
ittihad, hulil, serta pengkultusan tokoh sufi menjadi sasaran utama
kritiknya karena dianggap mengaburkan batas antara Tuhan dan
makhluk. Selain itu, berbagai praktik zikir, kasyf, dan klaim karamah
juga dikritik jika tidak berada dalam kerangka nash syar’i. Ibnu
Taimiyah mengedepankan bahwa dimensi spiritualitas dalam Islam
harus dibingkai dalam ubidiyyah (penghambaan), bukan penyatuan
ontologis, dan bahwa sumber kebenaran dalam Islam tetap berpijak
pada al-Qur’an dan Sunnah.

90 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Kritik Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf Antara Purifikasi dan Penolakan

Temuan lain dari penelitian ini menunjukkan bahwa meskipun
kritik Ibnu Taimiyah bersifat tegas, ia tetap memberikan apresiasi
terhadap tasawuf sunni yang berorientasi pada akhlak, tazkiyah, dan
ketundukan kepada syariat. Ia mengakui keteladanan tokoh-tokoh
seperti Al-Junaid dan Al-Fudhail bin ‘Iyadh yang mewakili tasawuf
yang tidak menyimpang dari jalan Rasulullah SAW dan para sahabat.
Pendekatan Ibnu Taimiyah ini mencerminkan sikap selektif yang tidak
menolak spiritualitas Islam, tetapi menolak penyimpangan yang
diklaim atas nama tasawuf. Dengan demikian, pemikiran beliau
relevan sebagai model purifikasi ajaran dalam konteks kontemporer,
di mana banyak muncul praktik keagamaan yang bercampur dengan
sinkretisme dan bentuk-bentuk penyimpangan dari prinsip syariat
Islam.

Pembahasan
Kritik Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf

Salah satu bentuk paling fundamental dari kritik Ibnu Taimiyah
terhadap tasawuf terletak pada konsep wahdatul wujid, suatu ajaran
yang secara umum menyatakan bahwa seluruh eksistensi sejatinya
adalah satu, yakni Tuhan. Gagasan ini yang diperkenalkan secara
sistematis oleh Ibn “Arabi telah menjadi pusat kontroversi dalam
sejarah pemikiran Islam. Bagi Ibnu Taimiyah, doktrin tersebut
merupakan  bentuk penyimpangan teologis yang sangat
membahayakan. Ia menilai bahwa wahdatul wujud menghapus
perbedaan ontologis antara Khaliq dan makhluk, sehingga
mengaburkan batas-batas tauhid yang telah digariskan dalam syariat.
Dalam pandangannya, hanya Allah yang memiliki eksistensi sejati
(wujud hagiqi), sementara makhluk hanyalah ciptaan yang tidak
memiliki substansi ketuhanan sedikit pun. Penyerupaan eksistensi
makhluk dengan Tuhan, baik secara implisit maupun eksplisit, adalah
bentuk syirik akbar yang harus diwaspadai (Usman, 2020).

Ibnu Taimiyah juga mengecam bentuk-bentuk ekspresi spiritual
yang mengarah pada faham penyatuan diri dengan Tuhan, seperti
ittthad dan hulul. Menurutnya, konsep tersebut bukanlah bagian dari
warisan nubuwwah, melainkan warisan dari filsafat Yunani dan
mistisisme Timur. Ia menyebut bahwa manusia tidak mungkin
“menyatu” dengan Tuhan karena antara keduanya terdapat perbedaan

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101 91



E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Nadia Amanda

hakikat yang mutlak. Penyatuan tersebut bahkan tidak mungkin
terjadi dalam bentuk pengalaman batiniah, karena Islam tidak
mengenal pengalaman spiritual yang menghapus kebertuhanan dan
kemakhlukan secara bersamaan. Dalam banyak tulisannya, Ibnu
Taimiyah menegaskan bahwa bentuk tertinggi dari spiritualitas
adalah ketundukan, bukan penyatuan, dan bahwa hubungan makhluk
dengan Tuhan adalah relasi ubadiyyah, bukan eksistensial (Nanda,
2021).

Bahaya syirik yang tersembunyi dalam pemikiran sufistik
ekstrem menjadi perhatian utama Ibnu Taimiyah. Ia menyebut bahwa
sebagian besar pengikut tarekat tertentu lebih mengagungkan wali
dan syekh mereka daripada Allah. Bahkan tidak jarang mereka
memohon pertolongan kepada kuburan tokoh sufi dengan keyakinan
bahwa mereka memiliki kedekatan khusus dengan Tuhan. Ibnu
Taimiyah mengecam perilaku semacam ini karena menyerupai
praktik kaum musyrik yang menjadikan orang-orang saleh sebagai
perantara dalam doa mereka. Baginya, tauhid yang benar menuntut
eksklusivitas ibadah hanya kepada Allah, tanpa perantara yang tidak
disyariatkan. Ia juga menolak gagasan bahwa wali dapat mengetahui
hal-hal gaib, karena hal tersebut hanya berada dalam ilmu Tuhan dan
tidak dapat diakses oleh manusia, seberapapun tinggi magam
spiritualnya (Supriadi & Helmy, 2020).

Kritik terhadap tasawuf tidak hanya diarahkan pada aspek
doktrinal, tetapi juga pada dimensi praksis. Ibnu Taimiyah
mencermati bahwa banyak praktik ritual sufi telah keluar dari batasan
sunnah. Ia menentang bentuk-bentuk zikir yang dilakukan dengan
nyanyian, gerakan tubuh berlebihan, hingga tari-tarian yang dikenal
dalam sema’. Dalam pandangannya, zikir adalah bentuk ibadah yang
bersifat taugqifi, yaitu hanya bisa dilakukan sebagaimana yang
diajarkan oleh Nabi. Ketika zikir menjadi ekspresi emosional yang
tidak terkontrol dan dibumbui oleh budaya lokal, maka nilainya
sebagai ibadah akan terdegradasi. Ia mengingatkan bahwa semangat
spiritualitas tidak boleh mengesampingkan tuntunan syariat. Ibadah,
betapapun niatnya baik, akan ditolak jika tidak memiliki landasan
nash (Usman, 2020).

Salah satu praktik keagamaan yang juga menjadi sasaran
kritiknya adalah pengkultusan terhadap tokoh sufi atau pemimpin

92 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Kritik Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf Antara Purifikasi dan Penolakan

tarekat. Ibnu Taimiyah menolak keras keyakinan bahwa para syekh
memiliki otoritas mutlak dan tidak mungkin salah. Ia menilai bahwa
banyak pengikut tarekat telah menjadikan guru mereka sebagai
otoritas spiritual yang berada di atas syariat, padahal tidak ada
manusia yang maksum kecuali para nabi. Keyakinan bahwa seorang
syekh dapat memberikan syafaat khusus atau memiliki hak
menetapkan kebenaran spiritual di luar kerangka wahyu merupakan
bentuk pelanggaran terhadap asas keilmuan Islam. Ia bahkan
menyatakan bahwa sebagian tarekat telah menjelma menjadi lembaga
otoritarian yang menyesatkan umat dari jalan kebenaran (Fadly &
Dzikrillah, 2024).

Dari sisi epistemologi, Ibnu Taimiyah juga mengkritik keras
klaim-klaim para sufi terkait sumber pengetahuan alternatif,
khususnya kasyf atau penyingkapan ilahiah. Dalam tasawuf, kasyf
sering diposisikan sebagai sumber kebenaran yang lebih tinggi dari
logika dan bahkan teks suci. Para sufi tertentu meyakini bahwa
mereka dapat menerima pengetahuan langsung dari Tuhan melalui
iluminasi hati atau inspirasi batin. Bagi Ibnu Taimiyah, pendekatan
semacam ini sangat berbahaya karena membuka peluang besar bagi
penyesatan. Ia menyatakan bahwa semua bentuk pengetahuan dalam
Islam harus diuji dengan standar nash dan rasio. Kasyf tidak boleh
menjadi otoritas independen yang mengabaikan wahyu. Jika tidak
dikontrol, maka kasyf hanya akan menjadi jembatan bagi klaim-klaim
yang tidak bisa diverifikasi dan berpotensi bertentangan dengan
agama (Nanda, 2021).

Kritik terhadap klaim karamah dan mukjizat di luar syariat juga
menjadi bagian penting dari agenda pembaruan yang dibawa Ibnu
Taimiyah. Ia tidak menolak keberadaan karamah sebagai sesuatu yang
mungkin terjadi, tetapi mengecam keras apabila karamah dijadikan
tolok ukur kebenaran ajaran seseorang. Baginya, karamah yang sejati
harus dibarengi dengan ketaatan penuh kepada syariat dan bukan
dijadikan alat pembenaran perilaku menyimpang (Syauky, A, 2025). Ia
mengingatkan bahwa karamah dapat menipu apabila tidak disikapi
dengan kritis. Bahkan dalam beberapa kasus, fenomena luar biasa
yang diklaim sebagai karamah sesungguhnya adalah bentuk istidraj,
yaitu kenikmatan atau keistimewaan duniawi yang menjerumuskan
seseorang semakin jauh dari kebenaran. Oleh karena itu, ukuran

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101 93



E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Nadia Amanda

kedekatan seorang hamba kepada Tuhan bukan terletak pada hal-hal
spektakuler yang dialami, tetapi pada integritas moral, komitmen
terhadap hukum, dan kesucian hati yang terus dirawat melalui ibadah
dan ilmu (Supriadi & Helmy, 2020).

Melalui kritik-kritik tersebut, Ibnu Taimiyah menegaskan bahwa
tasawuf hanya bisa diterima jika tidak keluar dari kerangka tauhid dan
syariat. Ia tidak menolak dimensi spiritualitas dalam Islam, tetapi
berupaya mengembalikannya kepada jalan yang lurus dan murni.
Tasawuf yang dikehendaki Ibnu Taimiyah adalah tasawuf yang
membentuk akhlak, memperkuat tauhid, dan tunduk sepenuhnya
pada wahyu. Oleh karena itu, kritiknya perlu dibaca bukan sebagai
penolakan terhadap tasawuf secara keseluruhan, melainkan sebagai
upaya purifikasi dari unsur-unsur penyimpangan yang menyusup
dalam praktik sufistik di zamannya.

Antara Purifikasi dan Penolakan Total

Menilai kritik-kritik tajam Ibnu Taimiyah terhadap tasawuf,
tidak sedikit akademisi dan pembaca awam yang berasumsi bahwa
ulama ini menolak tasawuf secara total. Namun anggapan ini tidak
sepenuhnya akurat. Sebaliknya, pendekatan Ibnu Taimiyah terhadap
tasawuf lebih tepat dipahami sebagai bentuk purifikasi daripada
penolakan menyeluruh. Ia tidak mengecam spiritualitas itu sendiri,
melainkan penyimpangan yang dilakukan atas nama tasawuf.
Kritiknya bersifat selektif dan diarahkan pada aspek-aspek tertentu
yang dianggap telah keluar dari batas-batas tauhid dan syariat. Dalam
banyak tulisannya, Ibnu Taimiyah secara eksplisit membedakan
antara tasawuf yang sahih dan tasawuf yang menyimpang, serta
mengakui adanya dimensi tasawuf yang kompatibel dengan prinsip-
prinsip Islam ortodoks (Munawwaroh, 2021).

Ibnu Taimiyah menegaskan bahwa tasawuf yang dimaksudkan
untuk tazkiyatun nafs (penyucian jiwa), penyempurnaan akhlak, dan
penguatan ibadah merupakan bagian dari warisan Islam yang benar.
Ia menilai bahwa aspek-aspek ini telah diajarkan oleh Nabi
Muhammad SAW dan dipraktikkan oleh para sahabat serta tabi'in.
Oleh karena itu, bentuk tasawuf yang tidak menyalahi ketentuan
syariat tidak hanya diterima, tetapi juga dianjurkan. Bahkan ia
menyebut beberapa sufi awal sebagai panutan dalam hal kesalehan
dan ketaatan. Namun ketika tasawuf mulai terpengaruh oleh

94 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Kritik Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf Antara Purifikasi dan Penolakan

spekulasi metafisik, filsafat neoplatonik, dan praktik-praktik ritual
yang bersumber dari tradisi asing, di sinilah Ibnu Taimiyah
mengambil sikap tegas dengan menolak serta memperingatkan umat
dari bahaya penyimpangan tersebut (Azizah, 2019).

Dalam menyusun kerangka kritiknya, Ibnu Taimiyah secara
eksplisit membedakan antara tasawuf sunni dan tasawuf falsafi. Tasawuf
sunni merujuk pada tradisi spiritual Islam yang bersandar pada al-
Qur’an, hadis, dan praktik para salaf, sementara tasawuf falsafi lebih
menekankan pendekatan spekulatif dengan teori-teori ontologis
seperti wahdatul wujud, ittthad, dan hulul. Perbedaan ini bukan hanya
semantik, tetapi mencerminkan distingsi metodologis dan
epistemologis yang sangat dalam. Tasawuf sunni diterima oleh Ibnu
Taimiyah karena tetap berada dalam orbit wahyu dan tidak
menjadikan pengalaman batin sebagai sumber hukum. Sedangkan
tasawuf falsafi, menurutnya, telah mengaburkan batas antara Islam
dengan filsafat dan mistisisme asing yang tidak dikenal dalam tradisi
nubuwwabh (Sa’diyah & Munir, 2023).

Lebih jauh, Ibnu Taimiyah memberikan apresiasi terhadap
sejumlah tokoh sufi klasik yang ia anggap konsisten dalam berpegang
pada syariat. Dua di antaranya adalah Al-Junaid al-Baghdadi dan Al-
Fudhail bin ‘Iyadh. Al-Junaid, misalnya, disebut sebagai sufi yang
berpegang teguh pada prinsip al-tasawwuf bi al-syari’ah, yaitu tasawuf
yang tidak keluar dari garis syariat. Ia dikenal sebagai figur yang
menekankan pentingnya ilmu dan ketaatan dalam proses penyucian
jiwa. Dalam pandangan Ibnu Taimiyah, Al-Junaid menjadi
representasi ideal sufi yang moderat, rasional, dan tidak melampaui
batas. Oleh karena itu, Ibnu Taimiyah sering mengutip perkataan Al-
Junaid sebagai bentuk legitimasi terhadap tasawuf yang masih berakar
dalam nilai-nilai Islam murni (Kholid, 2019).

Demikian pula Al-Fudhail bin ‘Iyadh, seorang sufi yang dikenal
dengan asketismenya dan tekadnya dalam menjauhi dunia. Ibnu
Taimiyah menganggap bahwa sikap wara’” dan zuhud yang
ditampilkan oleh Al-Fudhail merupakan manifestasi autentik dari
semangat Islam. Tidak seperti sebagian sufi belakangan yang
menampilkan perilaku eksentrik dan mengklaim pengalaman
spiritual luar biasa, Al-Fudhail justru menekankan kesalehan praktis
dan kehati-hatian dalam beragama. Ibnu Taimiyah menjadikannya

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101 95



E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Nadia Amanda

sebagai contoh bahwa spiritualitas Islam bukanlah tentang ekstase dan
karamah, tetapi tentang kedisiplinan terhadap hukum Allah dan
kecintaan terhadap kebenaran (Munawwaroh, 2021).

Dengan demikian, sikap Ibnu Taimiyah terhadap tasawuf
adalah selektif dan kritis, bukan apriori atau antispiritualitas. Ia tidak
menutup pintu terhadap dimensi batiniah dalam agama, tetapi
memberikan rambu-rambu agar spiritualitas tersebut tidak
menyimpang dari jalan wahyu. Ia menegaskan bahwa dalam Islam,
pengalaman mistik atau batiniah tidak boleh menjadi otoritas yang
berdiri sendiri, apalagi menggantikan al-Qur’an dan sunnah. Oleh
karena itu, menurut Ibnu Taimiyah, tasawuf yang dapat diterima
hanyalah tasawuf yang tunduk kepada syariat dan memperkuat
tauhid.

Sikap ini mencerminkan pendekatan salafi-reformis yang khas,
di mana pemurnian aqgidah dan praktik keagamaan dilakukan bukan
dengan menolak tradisi, melainkan dengan mengembalikannya
kepada fondasi normatif Islam. Dalam konteks modern, pendekatan
Ibnu Taimiyah dapat menjadi model evaluasi terhadap berbagai
bentuk spiritualitas Islam kontemporer. Ia mengajarkan bahwa
penting untuk memisahkan antara nilai esensial dari tasawuf dengan
bentuk-bentuk penyimpangannya. Oleh karena itu, kritiknya terhadap
tasawuf bukanlah bentuk permusuhan terhadap spiritualitas, tetapi
sebuah panggilan untuk kembali kepada Islam yang otentik, murni,
dan lurus sebagaimana diwariskan oleh Nabi Muhammad SAW dan
generasi awal umat Islam.

Analisis dan Kritik Balik terhadap Pandangan Ibnu Taimiyah

Kritik Ibnu Taimiyah terhadap tasawuf, sebagaimana telah
diuraikan sebelumnya, memiliki muatan teologis dan epistemologis
yang sangat kuat. Namun demikian, tidak sedikit pula ulama maupun
akademisi yang mempertanyakan apakah pendekatan kritik tersebut
terlalu keras, terutama dalam menyikapi keberagaman ekspresi
spiritual dalam Islam. Sebagian pandangan menganggap bahwa Ibnu
Taimiyah kerap kali menyamaratakan penyimpangan oknum sufi
tertentu sebagai kesalahan seluruh praktik tasawuf. Dalam hal ini,
kritiknya dinilai mengandung generalisasi yang berisiko menafikan
khazanah spiritualitas Islam yang kaya dan multidimensional (Amin,
2021).

96 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101



E-ISSN: 3110-1488

W2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Kritik Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf Antara Purifikasi dan Penolakan

Pandangan ini mendapat dukungan dari sebagian akademisi
yang menilai bahwa tidak semua konsep tasawulf falsafi dapat dipukul
rata sebagai penyimpangan. Misalnya, konsep wahdatul wujid yang
dikritik keras oleh Ibnu Taimiyah sebenarnya memiliki lapisan-lapisan
makna simbolik dan filosofis yang sangat kompleks. Beberapa ulama,
seperti Ibn ‘Arabi, tidak bermaksud menegasikan transendensi Tuhan,
melainkan mengekspresikan pengalaman batin yang sulit dijelaskan
dalam bahasa literal. Oleh karena itu, dalam pendekatan hermeneutis,
kritik Ibnu Taimiyah dapat dinilai terlalu tekstual dan tidak cukup
memberi ruang pada pemaknaan metaforis yang lazim digunakan
oleh kaum sufi (Kurniawati & Anshori, 2022).

Respons terhadap kritik Ibnu Taimiyah pun datang dari
kalangan sufi sendiri. Beberapa tokoh tarekat dan ulama sufistik
menanggapi kritik tersebut dengan klarifikasi bahwa tasawuf
bukanlah bentuk pelarian dari syariat, melainkan jalan menuju
penyempurnaan pelaksanaannya. Para pembela tasawuf menekankan
bahwa kasyf, karamah, atau praktik zikir bukanlah untuk menandingi
syariat, tetapi sebagai sarana memperkuat hubungan spiritual dengan
Allah. Mereka juga menegaskan bahwa keberadaan syekh atau
mursyid bukan sebagai objek pengultusan, melainkan sebagai
pembimbing moral dan spiritual dalam proses penyucian jiwa
(Maimunah, 2023).

Sejumlah ulama modern seperti Said Nursi, Yusuf al-Qaradawi,
dan al-Ghazali juga memberikan pendekatan alternatif terhadap
tasawuf. Mereka menolak segala bentuk penyimpangan yang
ditentang oleh Ibnu Taimiyah, namun tetap mempertahankan dimensi
tasawuf yang etis dan spiritual. Dalam konteks ini, kritik Ibnu
Taimiyah dapat dilihat sebagai koreksi terhadap praktik ekstrem,
tetapi bukan alasan untuk menghapus dimensi spiritual dalam ajaran
Islam. Dengan demikian, kritik tersebut tetap relevan jika ditempatkan
dalam kerangka purifikasi, bukan eliminasi (Rahman, 2020).

Di era modern, relevansi kritik Ibnu Taimiyah terhadap tasawuf
menjadi semakin penting, terutama dalam menghadapi fenomena
spiritualitas kontemporer yang cenderung sinkretis dan jauh dari
nilai-nilai syariat. Munculnya praktik spiritual yang bercampur
dengan mistik Timur, tradisi perdukunan, atau kultus individu dalam
berbagai aliran pseudo-Islami, menunjukkan bahwa peringatan Ibnu

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101 97



E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Nadia Amanda

Taimiyah tetap aktual. la mengajarkan bahwa pengalaman spiritual
tidak dapat menjadi sumber kebenaran yang berdiri sendiri tanpa
validasi dari wahyu. Hal ini menjadi fondasi penting bagi
pengembangan spiritualitas Islam yang sehat di tengah masyarakat
modern yang plural dan cenderung pragmatis (Fadhilah, 2018).

Namun, relevansi itu juga menuntut reinterpretasi. Kritik Ibnu
Taimiyah terhadap tasawuf harus dipahami sebagai bentuk penjagaan
terhadap kemurnian akidah, bukan sebagai anti-spiritualisme.
Tantangan dunia modern bukan hanya melawan penyimpangan
dalam tasawuf, tetapi juga terhadap sekularisasi spiritual yang
menghapus aspek keimanan dari praktik kerohanian. Dalam konteks
ini, warisan Ibnu Taimiyah dapat difungsikan sebagai pijakan untuk
mengembangkan model tasawuf yang berbasis al-Qur’an dan sunnah,
yang tidak menolak spiritualitas, tetapi meluruskannya ke jalan yang
benar.

Oleh karena itu, perdebatan antara Ibnu Taimiyah dan kalangan
sufi tidak boleh dimaknai sebagai permusuhan mutlak, melainkan
sebagai dialektika yang memperkaya pemahaman Islam. Kritik dan
pembelaan yang muncul dari kedua pihak sejatinya menunjukkan
bahwa spiritualitas Islam adalah bidang yang terbuka bagi pembacaan
kritis dan pengembangan metodologis. Selama kritik tersebut tidak
didasarkan atas prasangka dan tetap dalam bingkai keilmuan, maka
upaya tersebut justru menjadi kontribusi positif bagi pembaruan
pemikiran Islam, termasuk dalam dimensi tasawuf.

Kesimpulan

Kritik Ibnu Taimiyah terhadap tasawuf tidak dapat dipahami
semata sebagai penolakan total terhadap spiritualitas Islam,
melainkan sebagai upaya purifikasi akidah dari unsur-unsur yang
dianggap menyimpang dari ajaran al-Qur’an dan sunnah. Ia menolak
praktik-praktik seperti wahdatul wujud, pengultusan wali, zikir-zikir
tak berdasar, serta sumber pengetahuan berbasis kasyf dan ilham yang
tidak dapat diverifikasi secara syar’i. Kritiknya bertujuan untuk
menjaga kemurnian tauhid dan mencegah umat dari terjerumus ke
dalam praktik syirik atau bid’ah. Meski tajam dan sering dianggap
keras, pandangan Ibnu Taimiyah dilandasi oleh semangat menjaga
integritas ajaran Islam.

98 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101



E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Kritik Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf Antara Purifikasi dan Penolakan

Namun demikian, dari polemik antara tasawuf dan kritik salafi
seperti yang dikemukakan Ibnu Taimiyah, umat Islam dapat memetik
pelajaran penting tentang pentingnya keseimbangan antara dimensi
akidah dan spiritualitas. Tasawuf, ketika dijalankan secara moderat
dan berpegang pada prinsip-prinsip syariat, tetap menjadi bagian
integral dalam proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) yang tidak
boleh diabaikan. Oleh karena itu, dibutuhkan pendekatan yang tidak
hanya kritis tetapi juga apresiatif, agar warisan intelektual Islam, baik
rasional maupun spiritual, tetap terpelihara dalam kerangka ortodoksi
yang sehat dan kontekstual.

Referensi

Ahmad Kholid, “Al-Junaid dan Tasawuf Syari’at: Telaah Ulang Kritik
Ibnu Taimiyah terhadap Sufi,” El-Afkar: Jurnal Pemikiran
Keislaman dan Tafsir Hadis 8, no. 1 (2019): 77-92,
https://doi.org/10.31969/ afkar.v8i1.305.

Fadly, Raihan dan Alfani, Ilzam Hubby Dzikrillah. “Respon dan Kritik
Tokoh Muslim terhadap Tasawuf: Kajian Latar Belakang dan

Pemikiran.” Spiritualita: Jurnal Studi Keislaman, vol. 8, no. 1
(2024): 32-47. https:/ /doi.org/10.30762/spiritualita.v8i1.2120

Fazlur Rahman, “Tasawuf Rasional: Relevansi Kritik Ibnu Taimiyah
dalam Peradaban Spiritual Islam,” Jurnal Pemikiran Islam Aktual
15, no. 2 (2020): 89-104,
https:/ /doi.org/10.24239 /jpia.v15i2.749.

Hasan Amin, “Kritik Keseimbangan Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf
dan Relevansinya dalam Konteks Modern,” Jurnal Ushuluddin
29, no. 1 (2021): 1-17,
https:/ /doi.org/10.24014 /jushul.v29i1.11657.

Husna Sa’diyah dan Munir, “Tasawuf Falsafi dan Wahdatul Wujud
dalam Kritik Ibnu Taimiyah,” Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam
23, no. 1 (2023): 113-130,
https://doi.org/10.21154/ tahrir.v23i1.4075.

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101 99


https://doi.org/10.31969/afkar.v8i1.305
https://doi.org/10.30762/spiritualita.v8i1.2120
https://doi.org/10.24239/jpia.v15i2.749
https://doi.org/10.24014/jushul.v29i1.11657
https://doi.org/10.21154/tahrir.v23i1.4075

E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Nadia Amanda

Laily Kurniawati dan Abdul Anshori, “Penafsiran Wahdatul Wujud:
Studi Hermeneutis terhadap Kritik Ibnu Taimiyah,” Jurnal
Studi llmu-ilmu al-Qur'an dan Hadis 23, no. 2 (2022): 235-252,
https:/ /doi.org/10.21043 /jurnalalquds.v23i2.15091.

Maimunah, “Kritik Tasawuf: Respons Ulama Sufi terhadap Tuduhan
Syirik dan Bid’ah,” Jurnal Pemikiran Islam 35, no. 1 (2023): 101-
120, https:/ /doi.org/10.24252 / al-din.v35i1.38053.

Muh Ilham Usman, “Tasawuf Falsafi dan Logika Aristotelian: Telaah
Pemikiran Ibn Taymiyyah,” Zawiyah: Jurnal Pemikiran Islam 6,
no. 1 (2020): 19-36, https://doi.org/10.31332/zjpi.v6il.1894.

Munawwaroh, “Tasawuf dalam Perspektif Ibnu Taimiyah.”

Nanda, Octaviani Erman. “Tauhid Sufistik Ibn Taymiyyah (Upaya
Menemukan Aspek Sufistik Ibn Taymiyyah).” Journal of
Comparative Study of Religions, vol. 2, no. 1 (2021): 44-60.
https://doi.org/10.21111 /jcsr.v2il.6673

Nita Fadhilah, “Spiritualitas dalam Arus Modernitas: Telaah
Pemikiran Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf Modern,”
Tasamuh: Jurnal Studi Islam 16, no. 1 (2018): 67-83,
https:/ /doi.org/10.20414 / tasamuh.v16i1.562.

Nur Azizah, “Tasawuf Sunni dalam Perspektif Ibnu Taimiyah: Upaya
Menyelaraskan Syariat dan Hakikat,” Jurnal Ilmiah Islam Futura
19, no. 2 (2019): 237-250,
https:/ /doi.org/10.22373 /jiif.v19i2.4379.

Octaviani Erman Nanda, “Tauhid Sufistik Ibn Taymiyah,” Journal of
Comparative Study of Religions 2, no. 1 (2021): 44-60,
https://doi.org/10.21111 /jcsr.v2il.6673.

Raihan Fadly dan Ilzam Hubby Dzikrillah Alfani, “Respon dan Kritik
Tokoh Muslim terhadap Tasawuf: Kajian Latar Belakang dan
Pemikiran,”  Spiritualita 8, no. 1 (2024): 32-47,
https:/ /doi.org/10.30762/ spiritualita.v8i1.2120.

100 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101


https://doi.org/10.21043/jurnalalquds.v23i2.15091
https://doi.org/10.24252/al-din.v35i1.38053
https://doi.org/10.31332/zjpi.v6i1.1894
https://doi.org/10.21111/jcsr.v2i1.6673
https://doi.org/10.20414/tasamuh.v16i1.562
https://doi.org/10.22373/jiif.v19i2.4379
https://doi.org/10.21111/jcsr.v2i1.6673
https://doi.org/10.30762/spiritualita.v8i1.2120

E-ISSN: 3110-1488

2 NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Kritik Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf Antara Purifikasi dan Penolakan

Siti Munawwaroh, “Tasawuf dalam Perspektif Ibnu Taimiyah: Kritik
dan Tawaran Purifikasi,” Jurnal [Imu Ushuluddin 19, no. 1
(2021): 63-78, https:/ /doi.org/10.24014 /jiu.v19i1.11189.

Supriadi dan Helmy M. I., “Relasi Hukum Islam dan Tasawuf dalam
Pemikiran Ibn Taimiyyah,” Dialogia: Jurnal Studi Islam dan Sosial
18, no. 2 (2020): 199-218,
https:/ /doi.org/10.21154 / dialogia.v18i2.2173.

Syauky, A., Nurmila, N., & Ariani, S. (2025). Integrasi Pendekatan
Tekstual dan Kontekstual terhadap Hadis Sahih di Era Modern.
El  Nubuwwah  Jurnal Studi  Hadis, 3(1), 47-80.
https:/ /doi.org/10.19105/ elnubuwwah.v3i1.18985

Usman, Muh Ilham. “Meneroka Pemikiran Ibn Taymiyah: Kritik
Terhadap Filsafat dan Tasawuf.” Rausyan Fikr: Jurnal
Ushuluddin dan  Filsafat, vol. 16, no. 1 (2020): 1-19.
https://doi.org/10.24239/rsy.v16i1.533

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101 101


https://doi.org/10.24014/jiu.v19i1.11189
https://doi.org/10.21154/dialogia.v18i2.2173
https://doi.org/10.19105/elnubuwwah.v3i1.18985
https://doi.org/10.24239/rsy.v16i1.533

