
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101 
E-ISSN: 3110-1488 

DOI:  
 

Author correspondence email: nadiaamanda140522@gmail. com 
Available online at: https://journal.an-nur.org/index.php/nihayah 
Copyright (c) 2025 Nadia Amanda 
 

 
 

 

Kritik Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf Antara 
Purifikasi dan Penolakan 

 
Nadia Amanda 

Sekolah Tinggi Ilmu Syariah Ummul Ayman Pidie Jaya, Indonesia 
email: nadiaamanda140522@gmail.com  

 
 

 Article history: Received: 22 July 2025; Revised: 06 Agustus 2025;  
Accepted: 11 Agustus 2025; Published: 16 Agustus 2025 

 
Abstract 

Sufism has long been an integral part of Islamic intellectual and spiritual 
tradition, offering a path of inner purification and ethical refinement. 
However, throughout its historical development, Sufism has also faced critical 
scrutiny, especially from scholars who prioritize theological purity and strict 
adherence to Sharia. Among these critics, Ibn Taymiyyah stands out as a 
central figure who rigorously challenged various aspects of Sufism, 
particularly those rooted in philosophical mysticism. His criticism, however, 
does not represent a wholesale rejection of Sufism, but rather a call for 
purifying Islamic teachings from elements of bid‘ah (religious innovation), 
syncretism, and speculative metaphysics that deviate from core Islamic tenets. 
Ibn Taymiyyah draws a clear distinction between Sunni Sufism, which 
emphasizes piety and ethical conduct, and philosophical Sufism, which 
promotes mystical doctrines such as wahdat al-wujūd (unity of being), hulūl 
(incarnation), and ittihād (union with the divine). This article aims to explore 
Ibn Taymiyyah’s critical stance using historical and theological approaches, 
and to assess the relevance of his views in the context of contemporary Islamic 
discourse. This study adopts a library research method and descriptive-critical 
analysis of both primary sources and recent academic literature from 2018–
2025. The findings indicate that Ibn Taymiyyah’s approach is more corrective 
than dismissive, as he still acknowledges the authenticity of Sufi figures such 
as Al-Junaid and Al-Fudhail ibn ‘Iyadh, who adhered strictly to Islamic law in 
their spiritual practices. His perspective offers a methodological foundation for 
maintaining balance between sound creed and legitimate spirituality in the 
modern era. 

mailto:nadiaamanda140522@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/nihayah
mailto:nadiaamanda140522@gmail.com


Nadia Amanda 
 

 
86 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101  

 

 

Keywords 
Ibn Taymiyyah, Sufism, Theological Criticism, Creedal 

Purification 

 
Abstrak 

Tasawuf telah menjadi bagian integral dari khazanah keilmuan dan 
praktik keagamaan dalam Islam, menawarkan pendekatan spiritual 
terhadap pemurnian jiwa. Namun, sepanjang sejarahnya, tasawuf juga 
tidak luput dari kritik, terutama dari kalangan ulama yang 
mengedepankan kemurnian tauhid dan ketundukan pada syariat. Ibnu 
Taimiyah merupakan salah satu figur penting yang secara intens 
mengkritik berbagai aspek tasawuf, terutama dalam bentuknya yang 
filosofis. Kritik Ibnu Taimiyah bukanlah penolakan total terhadap 
tasawuf, melainkan lebih kepada upaya purifikasi ajaran Islam dari 
unsur-unsur bid’ah, sinkretisme, dan spekulasi metafisik yang 
dianggap menyimpang dari prinsip-prinsip dasar Islam. Ia 
membedakan secara tegas antara tasawuf sunni yang berbasis syariat 
dan akhlak dengan tasawuf falsafi yang bercorak mistik dan panteistik, 
seperti doktrin wahdatul wujūd, hulūl, dan ittihād. Artikel ini 
bertujuan menelaah kritik-kritik Ibnu Taimiyah terhadap tasawuf 
dengan pendekatan historis dan teologis, serta mengeksplorasi 
relevansi pemikirannya dalam konteks keagamaan kontemporer. 
Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan dengan analisis 
deskriptif-kritis terhadap karya-karya primer dan sekunder, termasuk 
literatur akademik tahun 2018–2025. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa pendekatan Ibnu Taimiyah terhadap tasawuf lebih bersifat 
selektif dan korektif, bukan destruktif. Ia tetap menghargai tokoh-
tokoh sufi seperti Al-Junaid dan Al-Fudhail bin ‘Iyadh yang dinilai 
menjaga integritas syariat dalam laku spiritualnya. Kritik Ibnu 
Taimiyah menawarkan landasan metodologis penting dalam menjaga 
keseimbangan antara akidah yang lurus dan praktik spiritual yang 
sahih di tengah tantangan era modern. 

 
Kata Kunci 

Ibnu Taimiyah, Tasawuf, Kritik Teologis, Purifikasi Aqidah 

 
Pendahuluan 

Tasawuf merupakan salah satu aspek penting dalam khazanah 
keilmuan Islam yang telah berkembang sejak abad pertama Hijriyah. 



Kritik Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf Antara Purifikasi dan Penolakan 
 

 
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101     87 

 

Sebagai praktik spiritual yang menekankan dimensi batin dan 
penyucian jiwa, tasawuf telah memberikan kontribusi besar terhadap 
pembentukan karakter muslim yang beretika dan berakhlak luhur. 
Namun, tidak dapat dipungkiri bahwa dalam sejarah 
perkembangannya, tasawuf juga mengalami pergeseran epistemologis 
dan metodologis yang membuat sebagian pemikir Islam mengajukan 
kritik terhadapnya. Salah satu tokoh yang dikenal sangat kritis 
terhadap sebagian praktik tasawuf adalah Taqiyuddin Ibnu Taimiyah 
(661–728 H), seorang ulama Hanbali yang memiliki pengaruh luas 
dalam tradisi keilmuan Islam, khususnya dalam bidang aqidah, fiqh, 
dan reformasi sosial keagamaan. 

Ibnu Taimiyah dikenal sebagai figur yang tidak serta-merta 
menolak tasawuf secara total, melainkan memberikan kritik selektif 
yang didasarkan pada prinsip tauhid dan kesesuaian dengan syariat. 
Kritik yang ia lontarkan lebih bersifat korektif dan bertujuan untuk 
memurnikan ajaran tasawuf dari unsur-unsur bid’ah, filsafat asing, 
serta penyimpangan akidah. Dengan kata lain, posisi Ibnu Taimiyah 
terhadap tasawuf terletak antara purifikasi (pemurnian) dan 
penolakan. Ia mengapresiasi tasawuf yang berbasis pada moralitas 
dan ibadah murni seperti yang dicontohkan oleh tokoh-tokoh sufi 
awal seperti al-Junayd al-Baghdadi, tetapi pada saat yang sama 
mengecam ajaran tasawuf filosofis yang dinilai menyimpang dari 
prinsip dasar Islam. 

Dalam konteks ini, penting untuk menelaah ulang kritik Ibnu 
Taimiyah terhadap tasawuf agar dapat memahami orientasi spiritual 
Islam yang ia kehendaki, serta relevansinya dengan dinamika 
keagamaan kontemporer. Menurut Usman (2020), Ibnu Taimiyah 
menolak keras doktrin wahdat al-wujūd yang digagas oleh Ibn 'Arabi 
karena dianggap mengaburkan batas antara Khāliq dan makhluk, 
serta membuka celah bagi pemahaman panteistik yang bertentangan 

dengan tauhid murni (Usman, 2020). Ia juga menolak praktek-praktek 
sufi seperti fana’, ittihād, dan hulūl yang cenderung mengarah pada 
ekstase mistik tanpa kendali syariat. Dalam pandangannya, 
pengalaman spiritual pribadi tidak bisa dijadikan hujjah jika 
bertentangan dengan al-Qur’an dan as-Sunnah. 

Namun demikian, kritik tersebut bukan berarti Ibnu Taimiyah 
menutup pintu terhadap dimensi spiritual dalam Islam. Ia justru 



Nadia Amanda 
 

 
88 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101  

 

menekankan pentingnya penyucian jiwa (tazkiyat an-nafs) dan 
pendekatan ruhani yang sesuai dengan ajaran Islam. Dalam kerangka 
inilah ia menegaskan bahwa tasawuf yang valid adalah tasawuf yang 
mengintegrasikan antara syariat dan hakikat. Pandangan ini 
menjadikan Ibnu Taimiyah sebagai tokoh yang secara tidak langsung 
mengakui eksistensi tasawuf dalam kerangka legal-formal Islam, 
tetapi dengan syarat bahwa tasawuf tersebut tidak keluar dari batasan 
hukum-hukum agama. 

Menurut Nanda (2021), Ibnu Taimiyah mengembangkan 
gagasan tauhid sufistik yang membedakan dirinya dari tokoh sufi 
filosofis. Ia mengedepankan konsep ubūdiyyah sebagai bentuk 
ketundukan total kepada Allah dan menolak segala bentuk klaim 
kesatuan ontologis antara manusia dan Tuhan. Baginya, 
kesempurnaan spiritual bukan dicapai melalui ekstase atau intuisi 
metafisik, melainkan dengan konsistensi dalam ibadah dan akhlak 
mulia sesuai petunjuk wahyu (Nanda, 2021). Pendekatan ini 
mencerminkan upaya Ibnu Taimiyah dalam mereformulasi tasawuf 
agar tetap berada dalam kerangka tauhid dan menjauhi pemahaman 
mistik yang berlebihan. 

Penolakan Ibnu Taimiyah terhadap aspek-aspek tasawuf 
tertentu juga dipengaruhi oleh konteks sosio-historis pada masanya. 
Ia hidup di era di mana berbagai bentuk praktek keagamaan populer 
berkembang, termasuk ziarah kubur yang disertai dengan 
permohonan kepada wali, praktik wirid yang tidak berdasar dalil, 
serta keyakinan terhadap karamah yang berlebihan. Dalam 
pandangan Supriadi & Helmy (2020), kritik Ibnu Taimiyah terhadap 
fenomena tersebut merupakan bentuk pembelaan terhadap 
kemurnian aqidah dan usaha untuk mengarahkan umat Islam kepada 

pemahaman agama yang berbasis dalil dan akal sehat (Supriadi, M, 

2020). Ia menilai bahwa banyak kaum sufi terjebak dalam “agama 
rasa” yang subjektif dan mengabaikan dimensi rasionalitas serta 
syariat Islam. 

Meskipun kritik Ibnu Taimiyah terhadap tasawuf cukup tajam, 
ia tetap mengakui eksistensi para sufi awal yang menjaga integritas 
ajaran Islam. Ia menaruh hormat kepada tokoh-tokoh seperti Sahl at-
Tustari, al-Junayd, dan Abdul Qadir al-Jilani yang dianggap menjalani 
jalan sufisme yang lurus. Ia bahkan menyebut bahwa banyak ulama 



Kritik Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf Antara Purifikasi dan Penolakan 
 

 
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101     89 

 

tasawuf memiliki kedalaman ilmu dan keikhlasan yang patut 
dicontoh. Dalam konteks ini, sikap Ibnu Taimiyah bukanlah 
penolakan total terhadap tasawuf, melainkan sebuah selektivitas kritis 
berdasarkan standar syariat. Usman (2020) menyatakan bahwa Ibnu 
Taimiyah membedakan antara tasawuf yang mu’tabar (valid) dan 
tasawuf yang ghayr mu’tabar (menyimpang), dan tugas ulama adalah 
membimbing umat untuk kembali kepada tasawuf yang sesuai 

dengan ajaran Rasulullah (Usman, 2020). 
Kritik ini juga mendapat relevansi dalam konteks keislaman 

modern. Fadly dan Dzikrillah (2024) menyatakan bahwa semangat 
purifikasi keagamaan ala Ibnu Taimiyah dapat dijadikan dasar untuk 
mengoreksi berbagai bentuk penyimpangan dalam praktik religius 
umat Islam masa kini, seperti kultus individu, manipulasi spiritual 
oleh tokoh karismatik, dan praktik zikir yang tidak berdasar. Dalam 
pandangan mereka, pendekatan kritis terhadap tasawuf yang tidak 
syar’i justru mendukung pembentukan masyarakat Islam yang lebih 

sehat secara spiritual dan intelektual (Fadly, 2024) 
Dengan demikian, kritik Ibnu Taimiyah terhadap tasawuf 

merupakan bagian dari upaya rekonstruksi pemahaman keislaman 
yang kembali kepada kemurnian ajaran Rasulullah. Ia tidak serta-
merta menolak tasawuf, tetapi mengajukan sebuah model spiritualitas 
Islam yang berlandaskan wahyu, syariat, dan akhlak. Melalui 
kritiknya, Ibnu Taimiyah ingin menegaskan bahwa Islam bukanlah 
agama yang anti-spiritual, melainkan agama yang menempatkan 
spiritualitas dalam bingkai tauhid dan hukum. Oleh karena itu, 
memahami kritik Ibnu Taimiyah terhadap tasawuf bukan berarti 
menolak dimensi sufistik dalam Islam, tetapi justru menggali kembali 
esensi tasawuf yang lurus dan murni. 
 
Metode 

Penelitian ini merupakan kajian kepustakaan (library research) 
dengan pendekatan kualitatif yang bersifat deskriptif-analitis. Fokus 
utamanya adalah menelusuri dan menganalisis secara kritis pemikiran 
Ibnu Taimiyah tentang tasawuf berdasarkan karya-karya primer 
maupun sekunder yang relevan. Pendekatan yang digunakan dalam 
penelitian ini adalah pendekatan historis-hermeneutik dan teologis-
normatif. Pendekatan historis digunakan untuk memahami konteks 



Nadia Amanda 
 

 
90 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101  

 

sosial, politik, dan keagamaan pada masa Ibnu Taimiyah yang 
memengaruhi arah kritiknya terhadap praktik-praktik sufistik. 
Sementara pendekatan teologis-normatif digunakan untuk mengkaji 
substansi kritik Ibnu Taimiyah berdasarkan prinsip-prinsip akidah 
Islam, khususnya dalam konteks purifikasi tauhid dan penolakan 
terhadap unsur bid’ah serta takhayul dalam praktik tasawuf. 

Sumber data utama dalam penelitian ini meliputi karya-karya 
Ibnu Taimiyah, baik yang berbentuk kitab langsung seperti Majmū’ al-
Fatāwā, Iqtidā’ aṣ-Ṣirāṭ al-Mustaqīm, dan Bayān Talbīs al-Jahmiyyah, 
maupun kutipan dalam kajian akademik kontemporer yang mengulas 
pemikirannya secara komprehensif. Selain itu, data sekunder 
diperoleh dari artikel-artikel ilmiah yang telah terpublikasi dalam 
jurnal bereputasi yang menjelaskan tafsir pemikiran Ibnu Taimiyah 
terhadap tasawuf dan kritik terhadap wahdatul wujūd, hulūl, ittihād, 
serta fenomena karamah dan kasyf. Teknik pengumpulan data 
dilakukan melalui studi literatur dengan penelusuran jurnal digital 
melalui basis data terakreditasi seperti DOAJ, Google Scholar, dan 
SINTA. Analisis data dilakukan dengan cara reduksi data, display 
data, dan penarikan kesimpulan secara tematik-kritis. Hasilnya 
kemudian dielaborasi dalam bentuk argumentasi ilmiah yang disusun 
secara sistematis untuk menunjukkan posisi teologis Ibnu Taimiyah 
terhadap tasawuf antara purifikasi dan penolakan total. 
 
Hasil 

Berdasarkan hasil kajian mendalam terhadap pemikiran Ibnu 
Taimiyah, ditemukan bahwa kritiknya terhadap tasawuf tidak 
ditujukan kepada seluruh bentuk sufisme, melainkan lebih pada 
elemen-elemen tasawuf falsafi yang dinilai bertentangan dengan 
prinsip dasar tauhid dan syariat Islam. Konsep seperti wahdatul wujūd, 
ittihād, hulūl, serta pengkultusan tokoh sufi menjadi sasaran utama 
kritiknya karena dianggap mengaburkan batas antara Tuhan dan 
makhluk. Selain itu, berbagai praktik zikir, kasyf, dan klaim karamah 
juga dikritik jika tidak berada dalam kerangka nash syar’i. Ibnu 
Taimiyah mengedepankan bahwa dimensi spiritualitas dalam Islam 
harus dibingkai dalam ubūdiyyah (penghambaan), bukan penyatuan 
ontologis, dan bahwa sumber kebenaran dalam Islam tetap berpijak 
pada al-Qur’an dan Sunnah. 



Kritik Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf Antara Purifikasi dan Penolakan 
 

 
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101     91 

 

Temuan lain dari penelitian ini menunjukkan bahwa meskipun 
kritik Ibnu Taimiyah bersifat tegas, ia tetap memberikan apresiasi 
terhadap tasawuf sunni yang berorientasi pada akhlak, tazkiyah, dan 
ketundukan kepada syariat. Ia mengakui keteladanan tokoh-tokoh 
seperti Al-Junaid dan Al-Fudhail bin ‘Iyadh yang mewakili tasawuf 
yang tidak menyimpang dari jalan Rasulullah SAW dan para sahabat. 
Pendekatan Ibnu Taimiyah ini mencerminkan sikap selektif yang tidak 
menolak spiritualitas Islam, tetapi menolak penyimpangan yang 
diklaim atas nama tasawuf. Dengan demikian, pemikiran beliau 
relevan sebagai model purifikasi ajaran dalam konteks kontemporer, 
di mana banyak muncul praktik keagamaan yang bercampur dengan 
sinkretisme dan bentuk-bentuk penyimpangan dari prinsip syariat 
Islam. 
  
Pembahasan 
Kritik Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf 

Salah satu bentuk paling fundamental dari kritik Ibnu Taimiyah 
terhadap tasawuf terletak pada konsep wahdatul wujūd, suatu ajaran 
yang secara umum menyatakan bahwa seluruh eksistensi sejatinya 
adalah satu, yakni Tuhan. Gagasan ini yang diperkenalkan secara 
sistematis oleh Ibn ‘Arabi telah menjadi pusat kontroversi dalam 
sejarah pemikiran Islam. Bagi Ibnu Taimiyah, doktrin tersebut 
merupakan bentuk penyimpangan teologis yang sangat 
membahayakan. Ia menilai bahwa wahdatul wujūd menghapus 
perbedaan ontologis antara Khaliq dan makhluk, sehingga 
mengaburkan batas-batas tauhid yang telah digariskan dalam syariat. 
Dalam pandangannya, hanya Allah yang memiliki eksistensi sejati 
(wujūd haqīqī), sementara makhluk hanyalah ciptaan yang tidak 
memiliki substansi ketuhanan sedikit pun. Penyerupaan eksistensi 
makhluk dengan Tuhan, baik secara implisit maupun eksplisit, adalah 
bentuk syirik akbar yang harus diwaspadai (Usman, 2020). 

Ibnu Taimiyah juga mengecam bentuk-bentuk ekspresi spiritual 
yang mengarah pada faham penyatuan diri dengan Tuhan, seperti 
ittihād dan hulūl. Menurutnya, konsep tersebut bukanlah bagian dari 
warisan nubuwwah, melainkan warisan dari filsafat Yunani dan 
mistisisme Timur. Ia menyebut bahwa manusia tidak mungkin 
“menyatu” dengan Tuhan karena antara keduanya terdapat perbedaan 



Nadia Amanda 
 

 
92 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101  

 

hakikat yang mutlak. Penyatuan tersebut bahkan tidak mungkin 
terjadi dalam bentuk pengalaman batiniah, karena Islam tidak 
mengenal pengalaman spiritual yang menghapus kebertuhanan dan 
kemakhlukan secara bersamaan. Dalam banyak tulisannya, Ibnu 
Taimiyah menegaskan bahwa bentuk tertinggi dari spiritualitas 
adalah ketundukan, bukan penyatuan, dan bahwa hubungan makhluk 
dengan Tuhan adalah relasi ubūdiyyah, bukan eksistensial (Nanda, 
2021). 

Bahaya syirik yang tersembunyi dalam pemikiran sufistik 
ekstrem menjadi perhatian utama Ibnu Taimiyah. Ia menyebut bahwa 
sebagian besar pengikut tarekat tertentu lebih mengagungkan wali 
dan syekh mereka daripada Allah. Bahkan tidak jarang mereka 
memohon pertolongan kepada kuburan tokoh sufi dengan keyakinan 
bahwa mereka memiliki kedekatan khusus dengan Tuhan. Ibnu 
Taimiyah mengecam perilaku semacam ini karena menyerupai 
praktik kaum musyrik yang menjadikan orang-orang saleh sebagai 
perantara dalam doa mereka. Baginya, tauhid yang benar menuntut 
eksklusivitas ibadah hanya kepada Allah, tanpa perantara yang tidak 
disyariatkan. Ia juga menolak gagasan bahwa wali dapat mengetahui 
hal-hal gaib, karena hal tersebut hanya berada dalam ilmu Tuhan dan 
tidak dapat diakses oleh manusia, seberapapun tinggi maqam 
spiritualnya (Supriadi & Helmy, 2020). 

Kritik terhadap tasawuf tidak hanya diarahkan pada aspek 
doktrinal, tetapi juga pada dimensi praksis. Ibnu Taimiyah 
mencermati bahwa banyak praktik ritual sufi telah keluar dari batasan 
sunnah. Ia menentang bentuk-bentuk zikir yang dilakukan dengan 
nyanyian, gerakan tubuh berlebihan, hingga tari-tarian yang dikenal 
dalam sema’. Dalam pandangannya, zikir adalah bentuk ibadah yang 
bersifat tauqīfī, yaitu hanya bisa dilakukan sebagaimana yang 
diajarkan oleh Nabi. Ketika zikir menjadi ekspresi emosional yang 
tidak terkontrol dan dibumbui oleh budaya lokal, maka nilainya 
sebagai ibadah akan terdegradasi. Ia mengingatkan bahwa semangat 
spiritualitas tidak boleh mengesampingkan tuntunan syariat. Ibadah, 
betapapun niatnya baik, akan ditolak jika tidak memiliki landasan 
nash (Usman, 2020). 

Salah satu praktik keagamaan yang juga menjadi sasaran 
kritiknya adalah pengkultusan terhadap tokoh sufi atau pemimpin 



Kritik Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf Antara Purifikasi dan Penolakan 
 

 
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101     93 

 

tarekat. Ibnu Taimiyah menolak keras keyakinan bahwa para syekh 
memiliki otoritas mutlak dan tidak mungkin salah. Ia menilai bahwa 
banyak pengikut tarekat telah menjadikan guru mereka sebagai 
otoritas spiritual yang berada di atas syariat, padahal tidak ada 
manusia yang maksum kecuali para nabi. Keyakinan bahwa seorang 
syekh dapat memberikan syafaat khusus atau memiliki hak 
menetapkan kebenaran spiritual di luar kerangka wahyu merupakan 
bentuk pelanggaran terhadap asas keilmuan Islam. Ia bahkan 
menyatakan bahwa sebagian tarekat telah menjelma menjadi lembaga 
otoritarian yang menyesatkan umat dari jalan kebenaran (Fadly & 
Dzikrillah, 2024). 

Dari sisi epistemologi, Ibnu Taimiyah juga mengkritik keras 
klaim-klaim para sufi terkait sumber pengetahuan alternatif, 
khususnya kasyf atau penyingkapan ilahiah. Dalam tasawuf, kasyf 
sering diposisikan sebagai sumber kebenaran yang lebih tinggi dari 
logika dan bahkan teks suci. Para sufi tertentu meyakini bahwa 
mereka dapat menerima pengetahuan langsung dari Tuhan melalui 
iluminasi hati atau inspirasi batin. Bagi Ibnu Taimiyah, pendekatan 
semacam ini sangat berbahaya karena membuka peluang besar bagi 
penyesatan. Ia menyatakan bahwa semua bentuk pengetahuan dalam 
Islam harus diuji dengan standar nash dan rasio. Kasyf tidak boleh 
menjadi otoritas independen yang mengabaikan wahyu. Jika tidak 
dikontrol, maka kasyf hanya akan menjadi jembatan bagi klaim-klaim 
yang tidak bisa diverifikasi dan berpotensi bertentangan dengan 
agama (Nanda, 2021). 

Kritik terhadap klaim karamah dan mukjizat di luar syariat juga 
menjadi bagian penting dari agenda pembaruan yang dibawa Ibnu 
Taimiyah. Ia tidak menolak keberadaan karamah sebagai sesuatu yang 
mungkin terjadi, tetapi mengecam keras apabila karamah dijadikan 
tolok ukur kebenaran ajaran seseorang. Baginya, karamah yang sejati 
harus dibarengi dengan ketaatan penuh kepada syariat dan bukan 
dijadikan alat pembenaran perilaku menyimpang (Syauky, A, 2025). Ia 
mengingatkan bahwa karamah dapat menipu apabila tidak disikapi 
dengan kritis. Bahkan dalam beberapa kasus, fenomena luar biasa 
yang diklaim sebagai karamah sesungguhnya adalah bentuk istidraj, 
yaitu kenikmatan atau keistimewaan duniawi yang menjerumuskan 
seseorang semakin jauh dari kebenaran. Oleh karena itu, ukuran 



Nadia Amanda 
 

 
94 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101  

 

kedekatan seorang hamba kepada Tuhan bukan terletak pada hal-hal 
spektakuler yang dialami, tetapi pada integritas moral, komitmen 
terhadap hukum, dan kesucian hati yang terus dirawat melalui ibadah 
dan ilmu (Supriadi & Helmy, 2020). 

Melalui kritik-kritik tersebut, Ibnu Taimiyah menegaskan bahwa 
tasawuf hanya bisa diterima jika tidak keluar dari kerangka tauhid dan 
syariat. Ia tidak menolak dimensi spiritualitas dalam Islam, tetapi 
berupaya mengembalikannya kepada jalan yang lurus dan murni. 
Tasawuf yang dikehendaki Ibnu Taimiyah adalah tasawuf yang 
membentuk akhlak, memperkuat tauhid, dan tunduk sepenuhnya 
pada wahyu. Oleh karena itu, kritiknya perlu dibaca bukan sebagai 
penolakan terhadap tasawuf secara keseluruhan, melainkan sebagai 
upaya purifikasi dari unsur-unsur penyimpangan yang menyusup 
dalam praktik sufistik di zamannya. 
Antara Purifikasi dan Penolakan Total 

Menilai kritik-kritik tajam Ibnu Taimiyah terhadap tasawuf, 
tidak sedikit akademisi dan pembaca awam yang berasumsi bahwa 
ulama ini menolak tasawuf secara total. Namun anggapan ini tidak 
sepenuhnya akurat. Sebaliknya, pendekatan Ibnu Taimiyah terhadap 
tasawuf lebih tepat dipahami sebagai bentuk purifikasi daripada 
penolakan menyeluruh. Ia tidak mengecam spiritualitas itu sendiri, 
melainkan penyimpangan yang dilakukan atas nama tasawuf. 
Kritiknya bersifat selektif dan diarahkan pada aspek-aspek tertentu 
yang dianggap telah keluar dari batas-batas tauhid dan syariat. Dalam 
banyak tulisannya, Ibnu Taimiyah secara eksplisit membedakan 
antara tasawuf yang sahih dan tasawuf yang menyimpang, serta 
mengakui adanya dimensi tasawuf yang kompatibel dengan prinsip-
prinsip Islam ortodoks (Munawwaroh, 2021). 

Ibnu Taimiyah menegaskan bahwa tasawuf yang dimaksudkan 
untuk tazkiyatun nafs (penyucian jiwa), penyempurnaan akhlak, dan 
penguatan ibadah merupakan bagian dari warisan Islam yang benar. 
Ia menilai bahwa aspek-aspek ini telah diajarkan oleh Nabi 
Muhammad SAW dan dipraktikkan oleh para sahabat serta tabi’in. 
Oleh karena itu, bentuk tasawuf yang tidak menyalahi ketentuan 
syariat tidak hanya diterima, tetapi juga dianjurkan. Bahkan ia 
menyebut beberapa sufi awal sebagai panutan dalam hal kesalehan 
dan ketaatan. Namun ketika tasawuf mulai terpengaruh oleh 



Kritik Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf Antara Purifikasi dan Penolakan 
 

 
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101     95 

 

spekulasi metafisik, filsafat neoplatonik, dan praktik-praktik ritual 
yang bersumber dari tradisi asing, di sinilah Ibnu Taimiyah 
mengambil sikap tegas dengan menolak serta memperingatkan umat 
dari bahaya penyimpangan tersebut (Azizah, 2019). 

Dalam menyusun kerangka kritiknya, Ibnu Taimiyah secara 
eksplisit membedakan antara tasawuf sunni dan tasawuf falsafi. Tasawuf 
sunni merujuk pada tradisi spiritual Islam yang bersandar pada al-
Qur’an, hadis, dan praktik para salaf, sementara tasawuf falsafi lebih 
menekankan pendekatan spekulatif dengan teori-teori ontologis 
seperti wahdatul wujūd, ittihād, dan hulūl. Perbedaan ini bukan hanya 
semantik, tetapi mencerminkan distingsi metodologis dan 
epistemologis yang sangat dalam. Tasawuf sunni diterima oleh Ibnu 
Taimiyah karena tetap berada dalam orbit wahyu dan tidak 
menjadikan pengalaman batin sebagai sumber hukum. Sedangkan 
tasawuf falsafi, menurutnya, telah mengaburkan batas antara Islam 
dengan filsafat dan mistisisme asing yang tidak dikenal dalam tradisi 
nubuwwah (Sa’diyah & Munir, 2023). 

Lebih jauh, Ibnu Taimiyah memberikan apresiasi terhadap 
sejumlah tokoh sufi klasik yang ia anggap konsisten dalam berpegang 
pada syariat. Dua di antaranya adalah Al-Junaid al-Baghdadi dan Al-
Fudhail bin ‘Iyadh. Al-Junaid, misalnya, disebut sebagai sufi yang 
berpegang teguh pada prinsip al-taṣawwuf bi al-syari’ah, yaitu tasawuf 
yang tidak keluar dari garis syariat. Ia dikenal sebagai figur yang 
menekankan pentingnya ilmu dan ketaatan dalam proses penyucian 
jiwa. Dalam pandangan Ibnu Taimiyah, Al-Junaid menjadi 
representasi ideal sufi yang moderat, rasional, dan tidak melampaui 
batas. Oleh karena itu, Ibnu Taimiyah sering mengutip perkataan Al-
Junaid sebagai bentuk legitimasi terhadap tasawuf yang masih berakar 
dalam nilai-nilai Islam murni (Kholid, 2019). 

Demikian pula Al-Fudhail bin ‘Iyadh, seorang sufi yang dikenal 
dengan asketismenya dan tekadnya dalam menjauhi dunia. Ibnu 
Taimiyah menganggap bahwa sikap wara’ dan zuhud yang 
ditampilkan oleh Al-Fudhail merupakan manifestasi autentik dari 
semangat Islam. Tidak seperti sebagian sufi belakangan yang 
menampilkan perilaku eksentrik dan mengklaim pengalaman 
spiritual luar biasa, Al-Fudhail justru menekankan kesalehan praktis 
dan kehati-hatian dalam beragama. Ibnu Taimiyah menjadikannya 



Nadia Amanda 
 

 
96 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101  

 

sebagai contoh bahwa spiritualitas Islam bukanlah tentang ekstase dan 
karamah, tetapi tentang kedisiplinan terhadap hukum Allah dan 
kecintaan terhadap kebenaran (Munawwaroh, 2021). 

Dengan demikian, sikap Ibnu Taimiyah terhadap tasawuf 
adalah selektif dan kritis, bukan apriori atau antispiritualitas. Ia tidak 
menutup pintu terhadap dimensi batiniah dalam agama, tetapi 
memberikan rambu-rambu agar spiritualitas tersebut tidak 
menyimpang dari jalan wahyu. Ia menegaskan bahwa dalam Islam, 
pengalaman mistik atau batiniah tidak boleh menjadi otoritas yang 
berdiri sendiri, apalagi menggantikan al-Qur’an dan sunnah. Oleh 
karena itu, menurut Ibnu Taimiyah, tasawuf yang dapat diterima 
hanyalah tasawuf yang tunduk kepada syariat dan memperkuat 
tauhid. 

Sikap ini mencerminkan pendekatan salafi-reformis yang khas, 
di mana pemurnian aqidah dan praktik keagamaan dilakukan bukan 
dengan menolak tradisi, melainkan dengan mengembalikannya 
kepada fondasi normatif Islam. Dalam konteks modern, pendekatan 
Ibnu Taimiyah dapat menjadi model evaluasi terhadap berbagai 
bentuk spiritualitas Islam kontemporer. Ia mengajarkan bahwa 
penting untuk memisahkan antara nilai esensial dari tasawuf dengan 
bentuk-bentuk penyimpangannya. Oleh karena itu, kritiknya terhadap 
tasawuf bukanlah bentuk permusuhan terhadap spiritualitas, tetapi 
sebuah panggilan untuk kembali kepada Islam yang otentik, murni, 
dan lurus sebagaimana diwariskan oleh Nabi Muhammad SAW dan 
generasi awal umat Islam. 
Analisis dan Kritik Balik terhadap Pandangan Ibnu Taimiyah 

Kritik Ibnu Taimiyah terhadap tasawuf, sebagaimana telah 
diuraikan sebelumnya, memiliki muatan teologis dan epistemologis 
yang sangat kuat. Namun demikian, tidak sedikit pula ulama maupun 
akademisi yang mempertanyakan apakah pendekatan kritik tersebut 
terlalu keras, terutama dalam menyikapi keberagaman ekspresi 
spiritual dalam Islam. Sebagian pandangan menganggap bahwa Ibnu 
Taimiyah kerap kali menyamaratakan penyimpangan oknum sufi 
tertentu sebagai kesalahan seluruh praktik tasawuf. Dalam hal ini, 
kritiknya dinilai mengandung generalisasi yang berisiko menafikan 
khazanah spiritualitas Islam yang kaya dan multidimensional (Amin, 
2021). 



Kritik Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf Antara Purifikasi dan Penolakan 
 

 
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101     97 

 

Pandangan ini mendapat dukungan dari sebagian akademisi 
yang menilai bahwa tidak semua konsep tasawuf falsafi dapat dipukul 
rata sebagai penyimpangan. Misalnya, konsep wahdatul wujūd yang 
dikritik keras oleh Ibnu Taimiyah sebenarnya memiliki lapisan-lapisan 
makna simbolik dan filosofis yang sangat kompleks. Beberapa ulama, 
seperti Ibn ‘Arabi, tidak bermaksud menegasikan transendensi Tuhan, 
melainkan mengekspresikan pengalaman batin yang sulit dijelaskan 
dalam bahasa literal. Oleh karena itu, dalam pendekatan hermeneutis, 
kritik Ibnu Taimiyah dapat dinilai terlalu tekstual dan tidak cukup 
memberi ruang pada pemaknaan metaforis yang lazim digunakan 
oleh kaum sufi (Kurniawati & Anshori, 2022). 

Respons terhadap kritik Ibnu Taimiyah pun datang dari 
kalangan sufi sendiri. Beberapa tokoh tarekat dan ulama sufistik 
menanggapi kritik tersebut dengan klarifikasi bahwa tasawuf 
bukanlah bentuk pelarian dari syariat, melainkan jalan menuju 
penyempurnaan pelaksanaannya. Para pembela tasawuf menekankan 
bahwa kasyf, karamah, atau praktik zikir bukanlah untuk menandingi 
syariat, tetapi sebagai sarana memperkuat hubungan spiritual dengan 
Allah. Mereka juga menegaskan bahwa keberadaan syekh atau 
mursyid bukan sebagai objek pengultusan, melainkan sebagai 
pembimbing moral dan spiritual dalam proses penyucian jiwa 
(Maimunah, 2023). 

Sejumlah ulama modern seperti Said Nursi, Yusuf al-Qaradawi, 
dan al-Ghazali juga memberikan pendekatan alternatif terhadap 
tasawuf. Mereka menolak segala bentuk penyimpangan yang 
ditentang oleh Ibnu Taimiyah, namun tetap mempertahankan dimensi 
tasawuf yang etis dan spiritual. Dalam konteks ini, kritik Ibnu 
Taimiyah dapat dilihat sebagai koreksi terhadap praktik ekstrem, 
tetapi bukan alasan untuk menghapus dimensi spiritual dalam ajaran 
Islam. Dengan demikian, kritik tersebut tetap relevan jika ditempatkan 
dalam kerangka purifikasi, bukan eliminasi (Rahman, 2020). 

Di era modern, relevansi kritik Ibnu Taimiyah terhadap tasawuf 
menjadi semakin penting, terutama dalam menghadapi fenomena 
spiritualitas kontemporer yang cenderung sinkretis dan jauh dari 
nilai-nilai syariat. Munculnya praktik spiritual yang bercampur 
dengan mistik Timur, tradisi perdukunan, atau kultus individu dalam 
berbagai aliran pseudo-Islami, menunjukkan bahwa peringatan Ibnu 



Nadia Amanda 
 

 
98 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101  

 

Taimiyah tetap aktual. Ia mengajarkan bahwa pengalaman spiritual 
tidak dapat menjadi sumber kebenaran yang berdiri sendiri tanpa 
validasi dari wahyu. Hal ini menjadi fondasi penting bagi 
pengembangan spiritualitas Islam yang sehat di tengah masyarakat 
modern yang plural dan cenderung pragmatis (Fadhilah, 2018). 

Namun, relevansi itu juga menuntut reinterpretasi. Kritik Ibnu 
Taimiyah terhadap tasawuf harus dipahami sebagai bentuk penjagaan 
terhadap kemurnian akidah, bukan sebagai anti-spiritualisme. 
Tantangan dunia modern bukan hanya melawan penyimpangan 
dalam tasawuf, tetapi juga terhadap sekularisasi spiritual yang 
menghapus aspek keimanan dari praktik kerohanian. Dalam konteks 
ini, warisan Ibnu Taimiyah dapat difungsikan sebagai pijakan untuk 
mengembangkan model tasawuf yang berbasis al-Qur’an dan sunnah, 
yang tidak menolak spiritualitas, tetapi meluruskannya ke jalan yang 
benar. 

Oleh karena itu, perdebatan antara Ibnu Taimiyah dan kalangan 
sufi tidak boleh dimaknai sebagai permusuhan mutlak, melainkan 
sebagai dialektika yang memperkaya pemahaman Islam. Kritik dan 
pembelaan yang muncul dari kedua pihak sejatinya menunjukkan 
bahwa spiritualitas Islam adalah bidang yang terbuka bagi pembacaan 
kritis dan pengembangan metodologis. Selama kritik tersebut tidak 
didasarkan atas prasangka dan tetap dalam bingkai keilmuan, maka 
upaya tersebut justru menjadi kontribusi positif bagi pembaruan 
pemikiran Islam, termasuk dalam dimensi tasawuf. 

 
Kesimpulan 

Kritik Ibnu Taimiyah terhadap tasawuf tidak dapat dipahami 
semata sebagai penolakan total terhadap spiritualitas Islam, 
melainkan sebagai upaya purifikasi akidah dari unsur-unsur yang 
dianggap menyimpang dari ajaran al-Qur’an dan sunnah. Ia menolak 
praktik-praktik seperti wahdatul wujud, pengultusan wali, zikir-zikir 
tak berdasar, serta sumber pengetahuan berbasis kasyf dan ilham yang 
tidak dapat diverifikasi secara syar’i. Kritiknya bertujuan untuk 
menjaga kemurnian tauhid dan mencegah umat dari terjerumus ke 
dalam praktik syirik atau bid’ah. Meski tajam dan sering dianggap 
keras, pandangan Ibnu Taimiyah dilandasi oleh semangat menjaga 
integritas ajaran Islam. 



Kritik Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf Antara Purifikasi dan Penolakan 
 

 
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101     99 

 

Namun demikian, dari polemik antara tasawuf dan kritik salafi 
seperti yang dikemukakan Ibnu Taimiyah, umat Islam dapat memetik 
pelajaran penting tentang pentingnya keseimbangan antara dimensi 
akidah dan spiritualitas. Tasawuf, ketika dijalankan secara moderat 
dan berpegang pada prinsip-prinsip syariat, tetap menjadi bagian 
integral dalam proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) yang tidak 
boleh diabaikan. Oleh karena itu, dibutuhkan pendekatan yang tidak 
hanya kritis tetapi juga apresiatif, agar warisan intelektual Islam, baik 
rasional maupun spiritual, tetap terpelihara dalam kerangka ortodoksi 
yang sehat dan kontekstual. 

 
Referensi 

Ahmad Kholid, “Al-Junaid dan Tasawuf Syari’at: Telaah Ulang Kritik 
Ibnu Taimiyah terhadap Sufi,” El-Afkar: Jurnal Pemikiran 
Keislaman dan Tafsir Hadis 8, no. 1 (2019): 77–92, 
https://doi.org/10.31969/afkar.v8i1.305. 

Fadly, Raihan dan Alfani, Ilzam Hubby Dzikrillah. “Respon dan Kritik 

Tokoh Muslim terhadap Tasawuf: Kajian Latar Belakang dan 
Pemikiran.” Spiritualita: Jurnal Studi Keislaman, vol. 8, no. 1 
(2024): 32–47. https://doi.org/10.30762/spiritualita.v8i1.2120 

Fazlur Rahman, “Tasawuf Rasional: Relevansi Kritik Ibnu Taimiyah 
dalam Peradaban Spiritual Islam,” Jurnal Pemikiran Islam Aktual 
15, no. 2 (2020): 89–104, 
https://doi.org/10.24239/jpia.v15i2.749. 

Hasan Amin, “Kritik Keseimbangan Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf 
dan Relevansinya dalam Konteks Modern,” Jurnal Ushuluddin 
29, no. 1 (2021): 1–17, 
https://doi.org/10.24014/jushul.v29i1.11657. 

Husna Sa’diyah dan Munir, “Tasawuf Falsafi dan Wahdatul Wujud 

dalam Kritik Ibnu Taimiyah,” Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam 
23, no. 1 (2023): 113–130, 
https://doi.org/10.21154/tahrir.v23i1.4075. 

https://doi.org/10.31969/afkar.v8i1.305
https://doi.org/10.30762/spiritualita.v8i1.2120
https://doi.org/10.24239/jpia.v15i2.749
https://doi.org/10.24014/jushul.v29i1.11657
https://doi.org/10.21154/tahrir.v23i1.4075


Nadia Amanda 
 

 
100 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101  

 

Laily Kurniawati dan Abdul Anshori, “Penafsiran Wahdatul Wujud: 
Studi Hermeneutis terhadap Kritik Ibnu Taimiyah,” Jurnal 
Studi Ilmu-ilmu al-Qur'an dan Hadis 23, no. 2 (2022): 235–252, 
https://doi.org/10.21043/jurnalalquds.v23i2.15091. 

Maimunah, “Kritik Tasawuf: Respons Ulama Sufi terhadap Tuduhan 
Syirik dan Bid’ah,” Jurnal Pemikiran Islam 35, no. 1 (2023): 101–
120, https://doi.org/10.24252/al-din.v35i1.38053. 

Muh Ilham Usman, “Tasawuf Falsafi dan Logika Aristotelian: Telaah 
Pemikiran Ibn Taymiyyah,” Zawiyah: Jurnal Pemikiran Islam 6, 
no. 1 (2020): 19–36, https://doi.org/10.31332/zjpi.v6i1.1894. 

Munawwaroh, “Tasawuf dalam Perspektif Ibnu Taimiyah.” 

Nanda, Octaviani Erman. “Tauhid Sufistik Ibn Taymiyyah (Upaya 
Menemukan Aspek Sufistik Ibn Taymiyyah).” Journal of 
Comparative Study of Religions, vol. 2, no. 1 (2021): 44–60. 
https://doi.org/10.21111/jcsr.v2i1.6673 

Nita Fadhilah, “Spiritualitas dalam Arus Modernitas: Telaah 
Pemikiran Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf Modern,” 
Tasamuh: Jurnal Studi Islam 16, no. 1 (2018): 67–83, 
https://doi.org/10.20414/tasamuh.v16i1.562. 

Nur Azizah, “Tasawuf Sunni dalam Perspektif Ibnu Taimiyah: Upaya 

Menyelaraskan Syariat dan Hakikat,” Jurnal Ilmiah Islam Futura 
19, no. 2 (2019): 237–250, 
https://doi.org/10.22373/jiif.v19i2.4379. 

Octaviani Erman Nanda, “Tauhid Sufistik Ibn Taymiyah,” Journal of 

Comparative Study of Religions 2, no. 1 (2021): 44–60, 
https://doi.org/10.21111/jcsr.v2i1.6673. 

Raihan Fadly dan Ilzam Hubby Dzikrillah Alfani, “Respon dan Kritik 
Tokoh Muslim terhadap Tasawuf: Kajian Latar Belakang dan 
Pemikiran,” Spiritualita 8, no. 1 (2024): 32–47, 
https://doi.org/10.30762/spiritualita.v8i1.2120. 

https://doi.org/10.21043/jurnalalquds.v23i2.15091
https://doi.org/10.24252/al-din.v35i1.38053
https://doi.org/10.31332/zjpi.v6i1.1894
https://doi.org/10.21111/jcsr.v2i1.6673
https://doi.org/10.20414/tasamuh.v16i1.562
https://doi.org/10.22373/jiif.v19i2.4379
https://doi.org/10.21111/jcsr.v2i1.6673
https://doi.org/10.30762/spiritualita.v8i1.2120


Kritik Ibnu Taimiyah terhadap Tasawuf Antara Purifikasi dan Penolakan 
 

 
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (2), 2025: 85-101     101 

 

Siti Munawwaroh, “Tasawuf dalam Perspektif Ibnu Taimiyah: Kritik 
dan Tawaran Purifikasi,” Jurnal Ilmu Ushuluddin 19, no. 1 
(2021): 63–78, https://doi.org/10.24014/jiu.v19i1.11189. 

Supriadi dan Helmy M. I., “Relasi Hukum Islam dan Tasawuf dalam 
Pemikiran Ibn Taimiyyah,” Dialogia: Jurnal Studi Islam dan Sosial 
18, no. 2 (2020): 199–218, 
https://doi.org/10.21154/dialogia.v18i2.2173. 

Syauky, A., Nurmila, N., & Ariani, S. (2025). Integrasi Pendekatan 
Tekstual dan Kontekstual terhadap Hadis Sahih di Era Modern. 
El Nubuwwah Jurnal Studi Hadis, 3(1), 47-80. 
https://doi.org/10.19105/elnubuwwah.v3i1.18985  

Usman, Muh Ilham. “Meneroka Pemikiran Ibn Taymiyah: Kritik 
Terhadap Filsafat dan Tasawuf.” Rausyan Fikr: Jurnal 
Ushuluddin dan Filsafat, vol. 16, no. 1 (2020): 1–19. 
https://doi.org/10.24239/rsy.v16i1.533 

 

 

 

https://doi.org/10.24014/jiu.v19i1.11189
https://doi.org/10.21154/dialogia.v18i2.2173
https://doi.org/10.19105/elnubuwwah.v3i1.18985
https://doi.org/10.24239/rsy.v16i1.533

