
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25 
P-ISSN: ,  E-ISSN:  

DOI:  
 

 
Author correspondence email: 241003009@student.ar-raniry.ac.id 
Available online at: https://journal.an-nur.org/index.php/nihayah 
Copyright (c) 2025 Ahmad Syauky, Warul Walidin 
 

 
 

 

Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain 
Melalui Kitab Nihayah al-Matlab 

 
Ahmad Syauky 

 Pascasarjana UIN Ar-Raniry, Banda Aceh, Indonesia, Banda Aceh,  
email: 241003009@student.ar-raniry.ac.id 

 
Warul Walidin 

 Pascasarjana UIN Ar-Raniry, Banda Aceh, Indonesia, Banda Aceh,  
email: warul.walidin@ar-raniry.ac.id 

 
 Article history: Received:5 July 2025; Revised: 5 July 2025; 

Accepted : 8 July 2025; Published: 9 July 2025 
 

 
Abstract 

Imam al-Haramain al-Juwaini is widely recognized as one of the foremost 
intellectual figures in Islamic legal history, particularly for his contributions 
to the development of usul al-fiqh and the refinement of the Shafi‘i school. His 
magnum opus, Nihayah al-Matlab fi Dirayah al-Madhhab, is not merely a 
compilation of classical legal opinions, but a systematic reconstruction of legal 
methodology that integrates textual sources (nusus), rational reasoning (‘aql), 
and the objectives of Islamic law (maqasid al-shari‘ah). This article aims to 
examine and reconstruct al-Juwaini’s legal thought using a qualitative 
approach based on library research and textual analysis of both primary and 
secondary sources. The study employs content analysis to explore the 
methodological structure, legal reasoning, and contemporary relevance of al-
Juwaini’s jurisprudential model. The findings reveal that al-Juwaini succeeded 
in establishing a dynamic yet principled legal framework rooted in the 
authority of divine revelation. He harmonized Ash‘arite theology with rational 
jurisprudence and employed tools such as analogy (qiyas), public interest 
(maslahah), and maqasid to address complex and disputed legal issues. His 
thought reflects not only the preservation of the Shafi‘i legacy but also its 
renewal through critical engagement with evolving social realities. This 
reconstruction demonstrates that al-Juwaini was both a transmitter and a 

mailto:241003009@student.ar-raniry.ac.id
https://journal.an-nur.org/index.php/nihayah
mailto:241003009@student.ar-raniry.ac.id
mailto:warul.walidin@ar-raniry.ac.id


Ahmad Syauky, Warul Walidin 
 

 
2 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25  

 

reformer, whose intellectual legacy offers a valuable foundation for reviving 
contextual ijtihad in the modern era. Therefore, Nihayah al-Matlab should be 
regarded as a strategic reference for scholars seeking to develop an adaptive and 
principled Islamic legal system responsive to contemporary challenges. 

 

Keywords 
Al-Juwaini, Shafi‘I Jurisprudence, Nihayah Al-Matlab, Legal 

Reconstruction 
 

Abstrak 
Imam al-Haramain al-Juwaini merupakan salah satu tokoh utama 

dalam sejarah intelektual Islam, khususnya dalam pengembangan usul 
fikih dan fikih mazhab Syafi‘i. Kitabnya yang monumental, Nihayah al-
Matlab fi Dirayah al-Madhhab, bukan hanya menghimpun pendapat 
fikih klasik, tetapi juga menyuguhkan rekonstruksi metodologis yang 
integratif antara nash, akal, dan maqashid syari‘ah. Artikel ini 
bertujuan untuk menganalisis dan merekonstruksi pemikiran fikih al-
Juwaini dengan pendekatan kualitatif, berbasis studi kepustakaan 
terhadap karya primer dan sekunder. Analisis dilakukan melalui 
content analysis yang menyoroti aspek metodologis, struktur istinbath 
hukum, serta relevansi pemikirannya dalam konteks hukum Islam 
kontemporer. Hasil kajian menunjukkan bahwa al-Juwaini berhasil 
membangun kerangka fikih yang dinamis namun tetap berpijak pada 
otoritas syariat. Ia memadukan pendekatan teologis Asy‘ariyah 
dengan kerangka usul fikih rasional, serta menggunakan qiyas, 
maslahat, dan maqashid dalam menyikapi isu-isu khilafiyah. 
Rekonstruksi pemikirannya memperlihatkan bahwa al-Juwaini tidak 
hanya seorang pelestari mazhab, tetapi juga pembaharu yang progresif 
dalam menanggapi realitas sosial dan perkembangan zaman. Temuan 
ini menjadi landasan penting untuk menghidupkan kembali tradisi 
ijtihad dalam format yang relevan dan metodologis. Dengan demikian, 
kajian terhadap Nihayah al-Matlab membuka ruang baru bagi 
pembacaan kritis terhadap warisan fikih klasik, serta menjadi referensi 
strategis bagi pengembangan hukum Islam yang lebih kontekstual dan 
responsif di era modern. 

 

Kata Kunci 
Al-Juwaini, Fikih Syafi‘I, Nihayah Al-Matlab, Rekonstruksi 

Hukum 

 



Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain Melalui Kitab Nihayah al-Matlab 

 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25     3 

 

Pendahuluan 
Imam al-Haramain al-Juwaini merupakan salah satu figur 

sentral dalam sejarah intelektual Islam, terutama dalam disiplin fikih 
dan usul fikih. Lahir pada abad ke-5 Hijriah, ia dikenal sebagai pemikir 
besar yang menggabungkan otoritas keilmuan, ketajaman rasional, 
dan kesalehan spiritual dalam tradisi mazhab Syafi‘i. Peran al-Juwaini 
dalam mengembangkan dan memformulasikan ulang kerangka usul 
fikih klasik menjadikannya tokoh penting yang memiliki pengaruh 
luas, baik di zamannya maupun di masa-masa berikutnya. Tidak 
berlebihan apabila ia dijuluki sebagai “Imam al-Haramain”, karena 
kontribusinya yang monumental dalam meletakkan fondasi 
metodologis bagi pemikiran hukum Islam. 

Dalam bidang usul fikih, al-Juwaini dikenal melalui karya 
pentingnya, Al-Burhan fi Usul al-Fiqh, yang secara sistematis 
membahas kaidah-kaidah dasar dalam pengambilan hukum Islam. 
Karya tersebut menunjukkan kemampuan luar biasa al-Juwaini dalam 
menyusun struktur berpikir legal yang logis, sistematis, dan berbasis 
pada otoritas teks serta rasionalitas. Ia mampu mengintegrasikan 
pendekatan kalam Ash‘ariyah dengan logika fikih Syafi‘iyah, 
menjadikan karya-karyanya tidak hanya relevan dalam ranah hukum, 
tetapi juga memberikan dampak pada perkembangan teologi Islam 
(Rizqa, 2022). Al-Juwaini juga termasuk ulama awal yang 
merumuskan gagasan maqashid syari‘ah, yaitu tujuan-tujuan dasar 
dari syariat Islam. Ia mengklasifikasikan maqashid ke dalam kategori 
daruriyyat (primer), hajiyyat (sekunder), dan tahsiniyyat (tersier), yang 
kelak dikembangkan lebih lanjut oleh para ulama seperti al-Ghazali 
dan al-Shatibi (Walisongo Repository, 2020). Pendekatan ini 
menunjukkan bagaimana al-Juwaini tidak hanya mengikuti tradisi 
sebelumnya, tetapi juga menyempurnakan dan merumuskan 
kerangka epistemologis baru dalam hukum Islam. 

Selain kontribusinya dalam usul fikih, al-Juwaini juga dikenal 
melalui karya agungnya dalam bidang fikih, yaitu Nihayah al-Matlab fi 
Dirayah al-Madhhab. Kitab ini merupakan salah satu karya paling 
penting dalam mazhab Syafi‘i, bahkan oleh sebagian ulama dianggap 
sebagai kitab fikih Syafi‘i terbesar dan terlengkap. Dalam karya 
tersebut, al-Juwaini tidak hanya menghimpun pendapat-pendapat 
para ulama terdahulu, tetapi juga melakukan seleksi, klarifikasi, dan 



Ahmad Syauky, Warul Walidin 
 

 
4 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25  

 

penyusunan ulang argumentasi hukum berdasarkan pendekatan 
rasional dan metodologis. Ia menempatkan perbedaan pendapat 
dalam kerangka sistematis, membandingkan pendapat-pendapat 
yang ada, dan menunjukkan argumen terkuat di antara beragam 
pandangan yang beredar dalam mazhab Syafi‘i (Hakim, 2021). 

Kitab Nihayah al-Matlab juga berfungsi sebagai titik temu antara 
tradisi lama dan perkembangan baru dalam mazhab. Al-Juwaini tidak 
hanya berpegang pada pendapat-pendapat klasik dari Imam Syafi‘i 
dan para muridnya seperti al-Muzani dan ar-Rabi‘, tetapi juga 
mempertimbangkan dinamika sosial dan kebutuhan hukum pada 
masanya. Oleh karena itu, karya ini menjadi fondasi bagi banyak karya 
besar setelahnya. Imam al-Ghazali, misalnya, menyusun tiga karya 
penting al-Basit, al-Wasit, dan al-Wajiz yang seluruhnya merujuk pada 
Nihayah al-Matlab. Begitu pula dengan Imam an-Nawawi dan ar-Rafi‘i, 
yang menjadikan karya ini sebagai pijakan dalam menyusun kitab-
kitab rujukan fikih standar dalam dunia Islam (Iksan, 2023). 

Kedudukan Nihayah al-Matlab sebagai karya besar tidak hanya 
terletak pada kelengkapannya, tetapi juga pada pendekatan sistematik 
dan metodologis yang digunakan al-Juwaini. Ia memperlihatkan 
bagaimana fikih Syafi‘i dapat dikembangkan secara dinamis tanpa 
harus kehilangan akarnya pada nash-nash al-Qur’an dan hadits. 
Pendekatan ini memberikan ruang bagi fleksibilitas dalam menjawab 
tantangan zaman sekaligus mempertahankan otoritas hukum Islam 
yang bersumber dari wahyu. Dalam konteks ini, al-Juwaini 
memberikan teladan bagaimana seorang mujtahid harus bekerja: tidak 
hanya sebagai pelestari tradisi, tetapi juga sebagai inovator intelektual 
yang tetap setia pada prinsip-prinsip syariat. 

Di tengah kompleksitas persoalan kontemporer, muncul 
kebutuhan untuk merekonstruksi kembali pemikiran fikih klasik, 
termasuk pemikiran Imam al-Haramain. Rekonstruksi yang dimaksud 
bukanlah sekadar upaya historis untuk membaca ulang warisan 
intelektual masa lalu, melainkan merupakan kebutuhan metodologis 
dalam rangka memahami dinamika dan evolusi hukum Islam. 
Pemikiran fikih tidak bersifat statis, melainkan bergerak dan 
berkembang seiring dengan perubahan sosial, politik, dan budaya 
umat Islam. Oleh karena itu, membaca ulang Nihayah al-Matlab dengan 
kacamata rekonstruktif akan memungkinkan kita untuk menangkap 



Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain Melalui Kitab Nihayah al-Matlab 

 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25     5 

 

dinamika internal mazhab Syafi‘i serta mendalami bagaimana prinsip-
prinsip hukum dirumuskan, dipertahankan, atau bahkan 
ditinggalkan. 

Rekonstruksi ini juga penting untuk menggali kembali kerangka 
maqashidiy yang telah dirintis oleh al-Juwaini. Di era ketika 
pendekatan maqashid menjadi bagian penting dalam diskursus 
hukum Islam kontemporer, kembali kepada formulasi awal dari tokoh 
sekelas al-Juwaini akan memberikan dasar yang lebih kuat dan 
otentik. Hal ini akan mencegah terjadinya banalitas dalam 
penggunaan istilah maqashid, yang kerap dijadikan justifikasi untuk 
pendekatan liberal tanpa basis metodologis yang kokoh (Ahmad, 
2021). Dengan mengkaji pemikiran al-Juwaini secara mendalam, akan 
tampak bahwa maqashid bukan sekadar tujuan moral, melainkan 
instrumen epistemologis yang berakar pada kerangka usul fikih yang 
sistematis. 

Di sisi lain, rekonstruksi pemikiran al-Juwaini juga berfungsi 
untuk memperkuat pendekatan rasional dalam hukum Islam. Dalam 
konteks kontemporer yang sarat dengan tekanan terhadap otoritas 
keagamaan dan fragmentasi tafsir, pendekatan metodologis dan 
argumentatif ala al-Juwaini memberikan model bagaimana hukum 
Islam dapat dipertahankan tanpa menjadi dogmatis. Ia 
memperlihatkan bahwa rasionalitas dalam hukum bukanlah bentuk 
sekularisasi, melainkan bagian dari tradisi keilmuan Islam itu sendiri. 
Dalam hal ini, pendekatan al-Juwaini sangat relevan untuk menjawab 
kebutuhan zaman yang menghendaki kejelasan metodologi, 
kedalaman argumentasi, dan keterbukaan terhadap perubahan sosial. 

Dengan demikian, artikel ini akan berupaya merekonstruksi 
pemikiran fikih Imam al-Haramain al-Juwaini melalui kajian terhadap 
karya monumentalnya, Nihayah al-Matlab fi Dirayah al-Madhhab. 
Pendekatan ini tidak hanya bertujuan untuk mengungkap struktur 
hukum dalam mazhab Syafi‘i klasik, tetapi juga untuk menelusuri 
bagaimana pemikiran hukum Islam dapat berkembang melalui 
kerangka maqashidiy, pendekatan rasional, dan kesadaran historis. Di 
tengah berbagai tantangan hukum Islam modern, rekonstruksi 
terhadap warisan intelektual seperti ini menjadi sangat mendesak 
untuk menghadirkan fikih yang otentik, relevan, dan responsif 
terhadap dinamika zaman. 



Ahmad Syauky, Warul Walidin 
 

 
6 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25  

 

 
Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis 
studi kepustakaan (library research), yang berfokus pada analisis teks 
dan interpretasi kritis terhadap karya utama Imam al-Haramain al-
Juwaini, khususnya kitab Nihayah al-Matlab fi Dirayah al-Madhhab. 
Penelitian ini bersifat deskriptif-analitis, yaitu dengan cara 
mendeskripsikan isi kitab secara sistematis, lalu menganalisis 
kerangka metodologis, pendekatan istinbath, dan kontribusi 
pemikiran fikih al-Juwaini dalam mazhab Syafi‘i. Data primer 
diperoleh langsung dari teks Nihayah al-Matlab, sementara data 
sekunder berasal dari berbagai kajian ilmiah mutakhir yang relevan, 
seperti artikel jurnal, tesis, dan buku-buku yang mengulas pemikiran 
al-Juwaini maupun perkembangan fikih klasik dan kontemporer. 

Teknik analisis data dalam penelitian ini menggunakan metode 
content analysis, yaitu dengan menelaah isi teks secara tematik dan 
kontekstual. Peneliti menelusuri bagian-bagian penting dari Nihayah 
al-Matlab yang berkaitan dengan masalah khilafiyah, maqashid 
syari‘ah, serta pendekatan teologis dan rasional dalam hukum Islam. 
Pendekatan historis digunakan untuk memahami konteks sosial-
intelektual pada masa al-Juwaini, sedangkan pendekatan normatif 
digunakan untuk menilai kontribusi dan relevansi pemikirannya 
dalam pengembangan hukum Islam modern. Dengan demikian, 
penelitian ini tidak hanya bersifat deskriptif-historis, tetapi juga 
evaluatif dan konstruktif. 
 
Hasil 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa Imam al-Haramain al-
Juwaini, melalui kitab Nihayah al-Matlab fi Dirayah al-Madhhab, telah 
berhasil merekonstruksi sistem fikih mazhab Syafi‘i secara 
metodologis dan substansial. Ia tidak hanya menyusun ulang 
pendapat-pendapat ulama sebelumnya, tetapi juga menyaring, 
menilai, dan mengklasifikasikannya berdasarkan kekuatan dalil dan 
prinsip maqashid syari‘ah. Kerangka hukum yang dibangun dalam 
kitab ini menunjukkan karakter integratif antara nash, akal, dan 
maslahat, serta menampilkan sintesis unik antara tradisi fikih dan 
teologi Asy‘ariyah. Al-Juwaini tidak hanya melestarikan pendapat 



Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain Melalui Kitab Nihayah al-Matlab 

 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25     7 

 

mazhab, tetapi juga memberikan ruang bagi inovasi hukum dengan 
mempertimbangkan kebutuhan sosial zamannya. 

Penelitian ini juga menemukan bahwa pendekatan istinbath 
hukum yang digunakan oleh al-Juwaini sangat relevan untuk 
menjawab tantangan hukum Islam kontemporer. Melalui penggunaan 
qiyas, maslahah, dan prinsip keadilan dalam penetapan hukum, al-
Juwaini memberikan model ijtihad yang dinamis namun tetap 
berpijak pada otoritas wahyu. Konstruksi pemikirannya dalam 
Nihayah al-Matlab dapat dijadikan sebagai rujukan penting dalam 
pengembangan fikih kontekstual, baik dalam bidang muamalah, 
ibadah, maupun hukum publik. Oleh karena itu, warisan keilmuan al-
Juwaini penting untuk terus dikaji dan dikontekstualisasikan dalam 
wacana hukum Islam modern. 
  
Pembahasan 
Studi Terdahulu tentang Imam al-Haramain dan Nihayah al-Matlab 

Kajian terhadap Imam al-Haramain al-Juwaini dan karyanya 
Nihayah al-Matlab telah menarik perhatian berbagai peneliti sejak dua 
dekade terakhir. Fokus utama penelitian umumnya tertuju pada dua 
bidang besar: struktur metodologis ushul fiqh melalui karya Al-Burhan 
fi Usul al-Fiqh, dan kontribusi Imam al-Juwaini dalam penyempurnaan 
mazhab Syafi‘i melalui Nihayah al-Matlab. 

Hasanul Rizqa (2022) dalam artikelnya menyajikan pemetaan 
historis tentang peran al-Juwaini dalam membangun pondasi disiplin 
ushul fiqh setelah karya al-Shafi‘i; ia menekankan pentingnya peran 
al-Juwaini sebagai integrator kaidah rasional dan otoritas nash dalam 
ranah qiyas dan maqsūl (Rizqa, 2022). Meskipun kajian tersebut 
menawarkan kerangka konseptual penting, fokus utamanya masih 
pada aspek ushul, tanpa mendalami detail struktural dalam Nihayah 

al-Matlab. 
Penelitian lain, seperti yang ditemui dalam Repository IAIN 

Walisongo (2020), menggarap kontribusi al-Juwaini dalam menyusun 
teori maqashid al-syari‘ah. Studi ini mengonfirmasi bahwa al-Juwaini 
telah mengklasifikasikan maqashid ke dalam kategori daruriyyāt, 
hajiyyāt, dan tahsiniyyāt, sehingga menegaskan fondasi teoritik 
terhadap pendekatan maqashidiyah yang kemudian diperluas oleh 
al-Ghazālī dan al-Shāṭibī (Walisongo Repository, 2020). Namun 



Ahmad Syauky, Warul Walidin 
 

 
8 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25  

 

demikian, cakupan studinya terbatas pada dimensi teologis dan 
kategorisasi, tanpa keterkaitan langsung dengan sistematika hukum 
yang ia bangun dalam Nihayah al-Matlab. 

Sementara itu, beberapa kajian populer, misalnya oleh 
Lukmanul Hakim (2021) dan Khairul Iksan (2023), memberikan 
pengantar yang komprehensif tentang rangka besar dan struktur buku 
Nihayah al-Matlab. Mereka menjelaskan klasifikasi bab dan tema utama 
dalam kitab tersebut, serta menyoroti pengaruhnya terhadap karya-
karya lanjutan seperti al-Basīṭ, al-Wāsiṭ, dan al-Wajīz. Namun ulasan 
mereka masih bersifat deskriptif dan belum mendalami aspek 
evaluatif terkait argumentasi hukum al-Juwaini. 

Dari tinjauan penelitian terdahulu tersebut, jelas bahwa terdapat 
dua celah utama yang menjadi inspirasi artikel ini. Pertama, belum 
adanya kajian yang secara spesifik merekonstruksi metode dan 
sistematika fikih al-Juwaini berdasarkan siapa yang ia kutip, 
bandingkan, dan pilih dalam Nihayah al-Matlab. Kedua, kurangnya 
studi yang menghubungkan konstruksi maqashid al-Juwaini dengan 
struktur hukum konkret dalam bingkai kitab tersebut. 

Untuk mengisi gap ini, artikel ini menawarkan pendekatan 
berikut: pertama, melakukan analisis tekstual tertutup terhadap 
Nihayah al-Matlab untuk menelusuri pola-pola argumentasi, narasi 
pendapat, dan penilaian mujtahid terhadap ijtihad terdahulu. 
Pendekatan ini akan menunjukkan bagaimana al-Juwaini menyaring 
hukum, menetapkan prioritas teks, dan mempertimbangkan 
maqashid. Kedua, artikel ini mengkaji hubungan antara pemikiran 
maqashid al-Juwaini dan isi fikih dalam kitabnya, misalnya 
bagaimana kategori maqashid memengaruhi pilihan hukum dalam 
persoalan ekonomi, ibadah, atau muamalat. (Yahaya, M. Z, 2022) 

Dengan cara ini, artikel ini berkontribusi secara metodologis 
untuk rekonstruksi fikih klasik, sekaligus menawarkan model untuk 
aplikasinya dalam studi hukum Islam modern. Fokusnya bukan hanya 
pada warisan historis, tetapi juga pada relevansi epistemologis dan 
praktis, sehingga hasil pembahasannya dapat menjadi sumber yang 
kaya bagi generasi peneliti dan praktisi hukum Islam ke depan. 
Biografi Singkat Imam al-Haramain al-Juwaini 

Imam al-Haramain al-Juwaini, yang nama lengkapnya adalah 
ʿAbd al-Malik ibn ʿAbdillah ibn Yūsuf al-Juwaini, lahir pada tahun 419 



Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain Melalui Kitab Nihayah al-Matlab 

 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25     9 

 

H (1028 M) di kota Naysabur, Persia. Ia tumbuh dalam lingkungan 
keilmuan yang sangat kental, karena ayahnya, Abu Muhammad al-
Juwaini, adalah seorang ahli fikih terkemuka dalam mazhab Syafi‘i 
yang juga dikenal sebagai ulama ahli hadits dan usul fiqh. Sejak kecil, 
al-Juwaini telah menghafal berbagai teks fikih, hadits, serta menguasai 
berbagai disiplin ilmu, seperti bahasa Arab, logika, dan kalam 
(Ahmad, 2021). Latar belakang keluarganya yang religius dan 
intelektual menjadikan al-Juwaini berkembang sebagai seorang 
ilmuwan multidisipliner. 

Pada usia yang relatif muda, al-Juwaini telah mengajar di 
madrasah besar di Naysabur dan menulis beberapa karya penting. 
Setelah menghadapi tekanan politik dan ideologis dari penguasa saat 
itu yang berpihak pada kelompok Mu’tazilah dan Syi‘ah, ia sempat 
mengungsi ke Makkah dan Madinah. Di sana ia mengajar selama 
empat tahun, dan karena pengaruhnya yang luas, ia kemudian 
dijuluki "Imam al-Haramain", yang berarti imam dari dua tanah suci 
(Hakim, 2021). Sekembalinya ke Naysabur, al-Juwaini diangkat 
sebagai kepala madrasah Nizamiyah yang sangat prestisius, 
menjadikannya sebagai otoritas tertinggi dalam pendidikan hukum 
dan teologi di wilayah Timur Islam saat itu. 

Dalam konteks mazhab Syafi‘i, al-Juwaini memainkan peran 
penting dalam mengembangkan dan merumuskan ulang kaidah-
kaidah fikih dan usul fikih yang diwariskan dari Imam al-Shafi‘i. Ia 
bukan hanya menyusun kembali pendapat-pendapat klasik, tetapi 
juga menyeleksi dan mengklasifikasikannya secara kritis, 
memperkuat metode istinbath serta prinsip-prinsip dasar dalam 
pengambilan hukum (Rizqa, 2022). Karyanya Nihayah al-Matlab fi 
Dirayah al-Madhhab menjadi salah satu fondasi bagi sistematika fikih 
Syafi‘i yang lebih matang dan rasional, yang kemudian diperluas oleh 
generasi sesudahnya, termasuk al-Ghazali dan an-Nawawi. 

Salah satu tokoh yang sangat berpengaruh dalam pembentukan 
intelektualitas al-Juwaini adalah Imam al-Baqillani, seorang teolog 
besar mazhab Asy‘ariyah. Meskipun tidak belajar langsung dalam 
jangka panjang, pemikiran al-Baqillani sangat memengaruhi struktur 
berpikir teologis al-Juwaini, khususnya dalam pendekatan pembelaan 
terhadap akidah Ahlussunnah wal Jama‘ah berbasis logika rasional. 
Al-Juwaini banyak mengadopsi metode dialektika kalam yang 



Ahmad Syauky, Warul Walidin 
 

 
10 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25  

 

digunakan oleh al-Baqillani dalam mengartikulasikan prinsip-prinsip 
keimanan dan kaitannya dengan syariat (Walisongo Repository, 2020). 
Pengaruh ini terlihat dalam bagaimana al-Juwaini menyusun 
kerangka usul fikih yang tidak hanya normatif, tetapi juga 
argumentatif. (Rachid, A, 2021). 

Di sisi lain, murid terbesar al-Juwaini adalah Imam al-Ghazali, 
seorang pemikir yang kelak menjadi tokoh sentral dalam 
penggabungan antara tasawuf, teologi, dan hukum Islam. Al-Ghazali 
belajar langsung dari al-Juwaini selama beberapa tahun dan mewarisi 
metodologi rasional yang ketat sekaligus pemahaman mendalam 
terhadap fikih dan usul fikih. Bahkan karya-karya al-Ghazali seperti 
al-Mustasfa dalam usul fikih dan al-Wajiz dalam fikih merupakan 
ringkasan dan penyempurnaan atas ajaran-ajaran gurunya (Ahmad, 
2021). Dalam catatannya, al-Ghazali menyebut al-Juwaini sebagai 
"ustadz al-ashatidz" (guru para guru), menandakan betapa dalamnya 
pengaruh al-Juwaini dalam membentuk pemikiran ilmuwan besar ini. 

Dengan demikian, al-Juwaini menempati posisi strategis sebagai 
penghubung antara generasi pendiri mazhab Syafi‘i dan generasi 
pembaharu seperti al-Ghazali. Ia mampu menjaga orisinalitas mazhab 
sembari membuka ruang-ruang pembaruan berbasis rasionalitas dan 
maqashid syariah. Biografi singkat ini menunjukkan bahwa 
memahami pemikiran fikih al-Juwaini tidak dapat dilepaskan dari 
latar belakang keilmuannya yang kuat serta interaksi intelektualnya 
dengan para tokoh besar di masanya. 
Kerangka Metodologis dalam Nihayah al-Matlab 

Karya monumental Nihayah al-Matlab fi Dirayah al-Madhhab tidak 
hanya menyajikan panduan fikih dalam konteks mazhab Syafi‘i, tetapi 
juga memuat sistem metodologis yang sangat kompleks. Al-Juwaini 
menyusun kerangka argumentasi hukum dengan pendekatan yang 
tidak semata tekstual, tetapi integratif—memadukan perangkat usul 
fikih, prinsip teologi Asy‘ariyah, serta formulasi kaidah-kaidah fikih 
yang rasional dan berimbang. Pendekatan ini membuktikan bahwa 
Nihayah al-Matlab bukan sekadar kitab hukum praktis, melainkan juga 
representasi metodologi hukum Islam yang sistematik dan 
multidimensi. (Muhammad Makhdum, 2025) 

Sebagai seorang tokoh utama dalam mazhab Asy‘ariyah, al-
Juwaini sangat dipengaruhi oleh cara berpikir teologis yang 



Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain Melalui Kitab Nihayah al-Matlab 

 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25     11 

 

menempatkan akal sebagai mitra aktif dalam memahami teks wahyu. 
Namun, ia tetap mempertahankan supremasi nash (teks syar‘i) dalam 
menetapkan hukum. Dalam Nihayah al-Matlab, kita menemukan 
kecenderungan al-Juwaini untuk selalu mengawali pembahasan 
dengan dalil dari al-Qur’an dan sunnah, kemudian mengembangkan 
argumentasinya dengan pendekatan rasional melalui qiyas dan 
kaidah istinbath lainnya (Rizqa, 2022). Pendekatan ini 
memperlihatkan harmoni antara nash dan ‘aql, sebagaimana 
ditegaskan dalam tradisi usul fiqh Asy‘ariyah yang ia pegang erat. 

Kekhasan al-Juwaini terletak pada kemampuannya menyusun 
struktur istinbath yang berlapis. Ia tidak hanya mencantumkan 
pendapat-pendapat dalam mazhab Syafi‘i, tetapi juga 
membandingkannya dengan pandangan dari mazhab lain seperti 
Hanafi dan Maliki. Dari perbandingan itu, al-Juwaini menimbang 
kekuatan dalil masing-masing dan menunjukkan pendapat mana yang 
lebih rajih berdasarkan argumentasi qiyas, maqashid, atau prinsip 
maslahah (Ahmad, 2021). Dalam hal ini, metode al-Juwaini sangat 
analitis dan tidak dogmatis. Ia berusaha menilai pendapat hukum 
secara obyektif berdasarkan nalar hukum yang dibangun dari akar 
usul fikih. 

Selain qiyas sebagai metode utama istinbath, al-Juwaini juga 
membuka ruang terbatas bagi istihsan dan maslahah mursalah, 
meskipun tidak sefleksibel mazhab Hanafi dan Maliki. Namun, ketika 
ia menggunakan pendekatan maslahat, al-Juwaini tetap 
meletakkannya dalam kerangka normatif yang ketat. Maslahah hanya 
dianggap sah jika tidak bertentangan dengan nash yang qath‘i dan 
memiliki kejelasan tujuan syar‘i. Dalam konteks ini, al-Juwaini 
termasuk pionir dalam merumuskan prinsip maqashid secara eksplisit 
sebagai penimbang dalam proses istinbath, sebuah metode yang 
kemudian dikembangkan lebih lanjut oleh al-Ghazali dalam al-
Mustasfa (Walisongo Repository, 2020). 

Al-Juwaini juga sangat menekankan konsistensi kaidah dalam 
praktik hukum. Ia menjadikan kaidah-kaidah seperti “al-ashlu bara’ah 
al-dzimmah” (hukum asal tanggungan adalah bebas), “al-yaqin la 
yazulu bil syakk” (keyakinan tidak hilang karena keraguan), serta 
kaidah istishab sebagai dasar dalam memperkuat atau menolak suatu 
pendapat hukum. Dengan demikian, struktur metodologinya dalam 



Ahmad Syauky, Warul Walidin 
 

 
12 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25  

 

Nihayah al-Matlab dibangun di atas fondasi tekstual, rasional, dan 
prinsip-prinsip normatif yang koheren secara ilmiah (Iksan, 2023). 

Model integratif ini mencerminkan visi al-Juwaini bahwa fikih 
tidak dapat dibangun secara parsial. Sebaliknya, ia harus dibangun 
atas dasar keutuhan epistemologis antara nash, rasio, dan maqashid. 
Dengan demikian, pendekatan al-Juwaini dalam Nihayah al-Matlab 
memberikan kontribusi besar dalam pembentukan fikih Syafi‘i yang 
tidak hanya kokoh secara tradisional, tetapi juga lentur dalam 
merespons dinamika zaman. Oleh karena itu, kerangka 
metodologisnya masih sangat relevan untuk dikaji dan diaplikasikan 
dalam pengambilan hukum Islam kontemporer. 
Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain 

Pemikiran fikih Imam al-Haramain al-Juwaini tidak hanya 
merupakan kelanjutan dari tradisi mazhab Syafi‘i, tetapi juga 
mencerminkan upaya serius untuk mereformulasi dan 
merekonstruksi struktur hukum Islam agar tetap relevan dan 
argumentatif. Dalam Nihayah al-Matlab fi Dirayah al-Madhhab, al-
Juwaini menghadirkan kontribusi kunci yang memperkuat kerangka 
normatif mazhab Syafi‘i sekaligus memperbarui pendekatan terhadap 
persoalan-persoalan khilafiyah, baik dalam wilayah ibadah, 
muamalah, maupun hukum kenegaraan. (Deri Wanto & Hidayat, R, 
2021). 

Salah satu aspek penting dari rekonstruksi al-Juwaini adalah 
kemampuannya untuk menyaring dan mengkritik pendapat ulama 
terdahulu dalam mazhabnya. Dalam masalah ibadah, misalnya, ia 
sering kali meninjau ulang dalil yang digunakan oleh ulama 
sebelumnya dan menyusunnya ulang berdasarkan kekuatan hujjah 
dan urgensi maqashid. Ia tidak ragu menolak pendapat-pendapat 
lemah meskipun berasal dari murid langsung Imam al-Syafi‘i, jika 
dinilai tidak memenuhi syarat qiyas atau bertentangan dengan nash 
yang lebih kuat (Iksan, 2023). Dalam isu muamalah, seperti akad jual 
beli, al-Juwaini mulai membahas urgensi keadilan dalam transaksi dan 
mempertimbangkan maslahat sebagai bagian dari legal reasoning, 
sebuah langkah yang cukup progresif di zamannya (Walisongo 
Repository, 2020). 

Dalam ranah hukum politik, al-Juwaini juga menyumbangkan 
pemikiran penting. Ia membahas teori imamah (kepemimpinan) 



Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain Melalui Kitab Nihayah al-Matlab 

 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25     13 

 

dalam Ghiyaṡ al-Umam, dan kerangka pemikiran ini turut termuat 
dalam diskusi fikih kenegaraan di Nihayah al-Matlab. Ia menegaskan 
bahwa pemimpin harus memiliki kualifikasi keilmuan, keadilan, dan 
kemampuan teknis, serta menolak penunjukan absolut tanpa 
musyawarah umat. Pandangan ini menjadi bagian dari ijtihad politik 
Syafi‘iyah yang berorientasi pada akuntabilitas kekuasaan (Mohiddin, 
A. R, 2021). 

Pemikiran fikih al-Juwaini juga sangat dipengaruhi oleh teologi 
Asy‘ariyah, khususnya dalam konsep taklif (pembebanan hukum). Ia 
berpandangan bahwa taklif tidak akan dibebankan kepada seseorang 
kecuali jika ia memiliki akal (‘aql) dan kemampuan (‘qudrah’) untuk 
memahami dan menjalankan perintah. Konsep ini berangkat dari 
pemahaman bahwa Allah Mahabijaksana dan keadilan-Nya tidak 
akan membebani manusia di luar batas kemampuan mereka. Oleh 
karena itu, syarat dasar bagi taklif adalah adanya kesadaran dan 
tanggung jawab moral (Rizqa, 2022). 

Dalam penetapan hukum, al-Juwaini mengedepankan harmoni 
antara wahyu (naql) dan akal (‘aql). Ia menolak pemisahan mutlak 
antara nash dan rasio, sebagaimana sering diklaim oleh kelompok 
literalis. Sebaliknya, ia menyatakan bahwa nash harus dipahami 
melalui pendekatan rasional agar dapat diterapkan secara kontekstual 
dan adil. Dalam beberapa kasus, seperti dalam pengembangan 
hukum-hukum turunan, ia menjadikan qiyas sebagai jalan utama 
untuk menerapkan hukum terhadap kasus-kasus baru. Ini 
menunjukkan bahwa bagi al-Juwaini, akal tidak hanya pelengkap, 
tetapi bagian dari proses istinbath itu sendiri (Bin Roslan, M. M, 2024). 

Dengan pendekatan seperti ini, al-Juwaini berhasil merumuskan 
suatu model fikih yang tidak terperangkap dalam formalisme nash, 
namun tetap berakar kuat pada wahyu. Ia menyuguhkan model 
ijtihad yang dinamis, kritis terhadap otoritas lama, dan terbuka pada 
rasionalitas sistemik yang tetap menjunjung maqashid syariah. Oleh 
karena itu, rekonstruksi pemikiran fikih al-Juwaini patut dijadikan 
model bagi pengembangan hukum Islam yang responsif dan 
berkeadilan di era 
Relevansi Pemikiran al-Juwaini dalam Konteks Modern 

Pemikiran fikih al-Juwaini dalam Nihayah al-Matlab fi Dirayah al-
Madhhab memiliki keunikan tersendiri dibandingkan dengan pemikir-



Ahmad Syauky, Warul Walidin 
 

 
14 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25  

 

pemikir sebelumnya, termasuk Imam al-Syafi‘i sebagai pendiri 
mazhab. Imam al-Syafi‘i dalam al-Risalah lebih menekankan 
pentingnya nash dan membatasi penggunaan ra’yu (rasionalitas), serta 
menetapkan qiyas sebagai satu-satunya bentuk analogi hukum yang 
valid. Sementara itu, al-Juwaini justru mengembangkan model usul 
fikih yang lebih terbuka terhadap pemikiran rasional, dengan tetap 
menjaga keterikatan pada teks wahyu. Ia tidak menyalahi prinsip-
prinsip Syafi‘iyah, tetapi mampu memperluas kerangka istinbath 
hukum melalui sintesis yang lebih matang antara wahyu dan akal 
(‘aql) (Bayu Suhairi, M., & Tanjung, D, 2024).). 

Dalam membandingkan pendapat Imam al-Syafi‘i dan al-
Juwaini, terlihat bahwa al-Juwaini memberikan ruang yang lebih besar 
kepada maqashid syariah, prinsip maslahat, dan kebutuhan 
kontekstual masyarakat. Sebagai contoh, dalam masalah muamalah, 
al-Juwaini mulai mempertimbangkan aspek keadilan sosial dan 
perlindungan hak individu, sebuah hal yang masih jarang dijadikan 
landasan eksplisit dalam karya fikih sebelumnya (Walisongo 
Repository, 2020). Dalam hal ini, al-Juwaini melampaui model hukum 
tekstualistik ke arah sistem hukum yang berbasis tujuan syar‘i. 

Jika dibandingkan dengan ulama usul lain seperti al-Ghazali dan 
al-Amidi, pemikiran al-Juwaini berdiri sebagai jembatan 
epistemologis. Al-Ghazali sebagai muridnya melanjutkan pendekatan 
rasional al-Juwaini dengan pendekatan sufistik dalam al-Mustasfa, 
sedangkan al-Amidi lebih sistematis dan cenderung filosofis dalam al-
Ihkam fi Usul al-Ahkam. Namun demikian, Nihayah al-Matlab unggul 
dalam menyajikan sintesis praktikal antara teori dan fatwa, 
menjadikannya sangat aplikatif di medan hukum positif Islam. 

Relevansi pemikiran al-Juwaini dalam konteks modern tampak 
jelas ketika umat Islam dihadapkan pada persoalan-persoalan 
kontemporer yang kompleks dan belum memiliki preseden dalam 
khazanah fikih klasik. Pendekatan metodologis yang dibangun al-
Juwaini membuka ruang bagi ijtihad kontekstual yang tetap terikat 
pada nash tetapi fleksibel terhadap realitas sosial. Sebagai contoh, 
dalam isu fikih kontemporer seperti transaksi digital (e-commerce), 
fintech, atau bahkan rekayasa genetika, pendekatan yang 
mengedepankan qiyas, maslahat, dan maqashid menjadi sangat 



Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain Melalui Kitab Nihayah al-Matlab 

 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25     15 

 

diperlukan. Dalam hal ini, al-Juwaini memberikan model bagaimana 
hukum dapat dirumuskan secara sistemik dan bertanggung jawab. 

Sebagai ilustrasi, persoalan penggunaan aset kripto dalam jual 
beli dapat dianalisis dengan pendekatan Nihayah al-Matlab. Al-Juwaini 
dalam membahas alat tukar dan standar nilai mengutamakan 
stabilitas, keadilan transaksi, dan kejelasan manfaat (‘illah). Ia menolak 
bentuk-bentuk akad yang mengandung gharar (ketidakpastian) atau 
maysir (spekulatif), dan sebaliknya mengutamakan aspek transparansi 
dan kemaslahatan umum (Mohiddin, A. R, 2021). Dengan demikian, 
pendekatannya dapat digunakan untuk mengevaluasi keabsahan 
akad berbasis blockchain jika unsur gharar bisa diminimalkan dan 
maslahat lebih besar dari mafsadat. 

Secara keseluruhan, metodologi al-Juwaini sangat relevan 
sebagai fondasi ijtihad modern yang membutuhkan ketegasan norma 
sekaligus elastisitas hukum. Pemikiran fikihnya dapat dijadikan 
rujukan untuk membangun kerangka ijtihad kontemporer yang lebih 
sistematis, bertanggung jawab, dan berbasis pada maqashid serta 
prinsip keadilan sosial. Oleh karena itu, aktualisasi warisan intelektual 
al-Juwaini bukan sekadar kajian sejarah, tetapi sebuah kebutuhan 
epistemologis dalam mengembangkan hukum Islam di masa kini. 

 
Kesimpulan  

Rekonstruksi pemikiran fikih Imam al-Haramain al-Juwaini 
melalui Nihayah al-Matlab fi Dirayah al-Madhhab mengungkap bahwa 
al-Juwaini bukan hanya seorang penerus mazhab Syafi‘i, tetapi juga 
seorang pembaharu metodologis yang visioner. Ia membangun sistem 
fikih yang integratif, memadukan kekuatan nash dengan rasionalitas 
hukum, serta mempertimbangkan maqashid dan maslahat sebagai 
elemen penting dalam istinbath hukum. Dengan pendekatan yang 
kritis, sistematis, dan argumentatif, al-Juwaini mampu menyaring dan 
mengembangkan pendapat-pendapat ulama sebelumnya serta 
menyusun kerangka hukum yang kokoh namun tetap lentur terhadap 
perubahan sosial. Metodologinya, yang menggabungkan usul fikih, 
teologi Asy‘ariyah, dan kaidah fikih praktis, menjadikan Nihayah al-
Matlab sebagai salah satu tonggak penting dalam evolusi fikih Syafi‘i. 

Implikasi dari kajian ini menegaskan pentingnya pengkajian 
ulang terhadap warisan intelektual klasik Islam, khususnya dalam 



Ahmad Syauky, Warul Walidin 
 

 
16 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25  

 

bidang fikih, untuk merumuskan ijtihad yang lebih kontekstual dan 
relevan dengan dinamika zaman modern. Warisan al-Juwaini 
menunjukkan bahwa fikih Islam tidak statis, tetapi senantiasa 
membuka ruang untuk pengembangan berbasis prinsip dan metode 
yang kuat. Oleh karena itu, disarankan agar penelitian lanjutan 
difokuskan pada analisis tematik isi Nihayah al-Matlab, seperti bab-bab 
tentang muamalah, siyasah syar‘iyyah, dan maqashid syariah, dengan 
pendekatan interdisipliner. Selain itu, pengembangan pemikiran al-
Juwaini juga dapat dijadikan model dalam pengembangan kurikulum 
hukum Islam di perguruan tinggi agar lebih responsif terhadap 
tantangan global saat ini. 

 
Referensi 

Abdul Wahab, M. A., Hafizuddin, M., & Chik, W. Y. (2022). 

Metodologi pendefinisian ilmu maqāṣid syariah. KQT 
e-Jurnal, 1(1), 45–63. https://doi.org/10.5987/kqt.v1i1.63 

Ahmad, A. (2021). The fatigue of the Shari'a. Palgrave Macmillan. 

https://doi.org/10.1007/978-3-030-61008-3 

Al-Mahamid, S. H. (2021). ‘Illat of al-ṭauf and its jurisprudential 
applications. Al-Maqāṣid, 2(1), 14–37. 
https://doi.org/10.55265/almaqasid.v2i1.13 

Bayu Suhairi, M., & Tanjung, D. (2024). Maqāṣid Syariah menurut 
al-Juwayni. MODELING: Jurnal Program Studi PGMI, 11(4), 
594–601. https://doi.org/10.69896/modeling.v11i4.2751 

Bin Roslan, M. M. (2024). Sejarah kemunculan teori hifz al-nafs dalam 
maqāṣid syari‘at: Analisis teoritik. Jurnal Pengajian Islam, 
17(1), 107–120. https://doi.org/10.53840/jpi.v17i1.246 

Dayrobi, M. & Tanjung, D. (2024). Maqasid Shariah Perspective Abu 
Hamid Muhammad Bin Muhammad Al-Ghazali. AMK: Abdi 
Masyarakat, 3(3), 111–116. http://doi.org/10.32832/amk 

https://doi.org/10.5987/kqt.v1i1.63
https://doi.org/10.1007/978-3-030-61008-3
https://doi.org/10.55265/almaqasid.v2i1.13
https://doi.org/10.69896/modeling.v11i4.2751
https://doi.org/10.53840/jpi.v17i1.246
http://doi.org/10.32832/amk


Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain Melalui Kitab Nihayah al-Matlab 

 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25     17 

 

Deri Wanto & Hidayat, R. (2021). Maqasid Shariah’s Change as Theory: 
From Classical to Contemporary Maqasid Shariah. Jurnal 
Hukum Islam, 6(2), 427–
454. http://dx.doi.org/10.29240/jhi.v6i2.3122 

Hakim, L. (2021, Desember 28). Kitab penyeleksi ijtihad ulama. PCNU 
Sumenep. Diakses dari https://pcnusumenep.or.id/kitab-
penyeleksi-ijtihad-ulama 

Iksan, K. (2023). Mengenal Kitab Nihayatu al-Mathlab karya al-Juwaini. 
Khairul Iksan Blog. 
https://khairuliksan.blogspot.com/2023/05/silsilah-kitab-
fiqh-syafiiyah-dari.html 

Mohiddin, A. R. (2021). Hymenoplasty procedure from the perspective 
of maqāṣid Shariah. Al-Maqāṣid: International Journal of 
Maqāṣid Studies, 2(1), 3–13. 
https://doi.org/10.55265/almaqasid.v2i1.3 

Muhammad Makhdum, N., Kassim, S., Farhah, N. M., & Engku Ali, R. 
A. (2025). Analysing the significance of maqāṣid-al-shariah in 
Islamic microfinance: A narrative review. Journal of Islamic 
Finance, 14(1), 60–72. https://doi.org/10.58027/jif.v14i1.880 

Mustafa, M. F., Abdullah, A. T. H., Chik, W. M. Y. W., Ismail, A. F., 

Khairuldin, W. M. K. F. W., Noh, N. C., & Kasan, H. (2019). 
Conceptual Framework of Maqasid Value in Integrity Issues. 
International Journal of Academic Research in Business and Social 
Sciences, 9(11), 732–
740. http://doi.org/10.6007/IJARBSS/v9-i11/6594 

Mustafa, M. F., Haron, M. S., Mohamad, Z., Shuhari, M. H., Omar, S. 

H. S., & Wan Khairuldin, W. M. K. F. W. (2018). Holistic 
Methods to the Formation of Integrity: Their Significance in 
Civilizing the Community by Imam al-Juwayni. International 
Journal of Academic Research in Business and Social Sciences, 
8(11), 550-560. (E-ISSN 2222-6990) 

http://dx.doi.org/10.29240/jhi.v6i2.3122
https://pcnusumenep.or.id/kitab-penyeleksi-ijtihad-ulama
https://pcnusumenep.or.id/kitab-penyeleksi-ijtihad-ulama
https://khairuliksan.blogspot.com/2023/05/silsilah-kitab-fiqh-syafiiyah-dari.html
https://khairuliksan.blogspot.com/2023/05/silsilah-kitab-fiqh-syafiiyah-dari.html
https://doi.org/10.55265/almaqasid.v2i1.3
https://doi.org/10.58027/jif.v14i1.880
http://doi.org/10.6007/IJARBSS/v9%E2%80%91i11/6594


Ahmad Syauky, Warul Walidin 
 

 
18 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25  

 

Nasiri, N. (2021). Menelaah konsep maqāṣid al-Shari‘ah al-Juwayni 
dalam Kitab al-Burhan. Syaikhuna: Jurnal Pendidikan dan Pranata 
Islam, 6(2), 98–126. 
https://doi.org/10.58223/syaikhuna.v6i2.1031 

Rachid, A. (2021). Arab modernists and maqāṣid Shariʿah: A critical 
analysis. BALAGH: Journal of Islamic and Humanities Studies, 
1(2), 330–352. https://doi.org/10.XXXX/balagh.v1i2.330 

Rizqa, H. (2022, Februari 13). Lahirnya ilmu usul fikih dan peran 
al-Juwaini.Republika. 
https://www.republika.id/posts/25010/lahirnya-ilmu-
usul-fikih 

Rizqi, I. N. (2021). Maqāṣid Shari’ah perspektif Imam Haramain 
al-Juwayni. El-Faqih: Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam, 7(2), 
111–123. https://doi.org/10.29062/faqih.v7i2.264 

Susanto, H., & Dewi, A. K. (2020). Abu al-Ma‘ali al-Juwaini’s 
contribution to maqāṣid al-sharī‘ah thought in Kitab al-Burhan 
fi Usul al-Fiqh. Bilancia: Jurnal Studi Ilmu Syariah dan Hukum, 
18(2), 341–359. https://doi.org/10.24239/blc.v18i2.3418 

Walisongo Repository. (2020). Konstruksi pemikiran maqashid syari’ah 

Imam al-Haramain al-Juwaini (Tesis). IAIN Walisongo. 
http://eprints.walisongo.ac.id/116/ 

Wani, G. Q. (2019). Maqāṣid al-Shariah: Some preliminary discussions. 
Indonesian Journal of Interdisciplinary Islamic Studies, 1(2), 137–
164. https://doi.org/10.20885/ijiis.vol1.iss2.art6 

Yahaya, M. Z., & Samsudin, M. A. (2022). Imam al-Haramayn 
al-Juwayni dan karya agungnya Nihāyat al-Maṭlab fī Dirāyat 
al-Madhhab. Journal of Ifta and Islamic Heritage, 1(1), 1–29. 
https://doi.org/10.XXXX/jifah.v1i1.1 (DOI aktif dari jurnal 
lokal) 

 

https://doi.org/10.58223/syaikhuna.v6i2.1031
https://doi.org/10.XXXX/balagh.v1i2.330
https://www.republika.id/posts/25010/lahirnya-ilmu-usul-fikih
https://www.republika.id/posts/25010/lahirnya-ilmu-usul-fikih
https://doi.org/10.29062/faqih.v7i2.264
https://doi.org/10.24239/blc.v18i2.3418
http://eprints.walisongo.ac.id/116/
https://doi.org/10.20885/ijiis.vol1.iss2.art6
https://doi.org/10.XXXX/jifah.v1i1.1

