E-ISSN: 0000-0000

W) NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25
P-ISSN:, E-ISSN:
DOIL:

Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain
Melalui Kitab Nihayah al-Matlab

Ahmad Syauky

Pascasarjana UIN Ar-Raniry, Banda Aceh, Indonesia, Banda Aceh,
email: 241003009@student.ar-raniry.ac.id

Warul Walidin

Pascasarjana UIN Ar-Raniry, Banda Aceh, Indonesia, Banda Aceh,
email: warul.walidin@ar-raniry.ac.id

Article history: Received:5 July 2025; Revised: 5 July 2025;
Accepted : 8 July 2025; Published: 9 July 2025

Abstract
Imam al-Haramain al-Juwaini is widely recognized as one of the foremost
intellectual figures in Islamic legal history, particularly for his contributions
to the development of usul al-figh and the refinement of the Shafi‘i school. His
magnum opus, Nihayah al-Matlab fi Dirayah al-Madhhab, is not merely a
compilation of classical legal opinions, but a systematic reconstruction of legal
methodology that integrates textual sources (nusus), rational reasoning (‘aql),
and the objectives of Islamic law (maqasid al-shari‘ah). This article aims to
examine and reconstruct al-Juwaini’s legal thought using a qualitative
approach based on library research and textual analysis of both primary and
secondary sources. The study employs content analysis to explore the
methodological structure, legal reasoning, and contemporary relevance of al-
Juwaini’s jurisprudential model. The findings reveal that al-Juwaini succeeded
in establishing a dynamic yet principled legal framework rooted in the
authority of divine revelation. He harmonized Ash’arite theology with rational
jurisprudence and employed tools such as analogy (qiyas), public interest
(maslahah), and magqasid to address complex and disputed legal issues. His
thought reflects not only the preservation of the Shafi'i legacy but also its
renewal through critical engagement with evolving social realities. This
reconstruction demonstrates that al-Juwaini was both a transmitter and a

Author correspondence email: 241003009@student.ar-raniry.ac.id
Available online at: https:/ /journal.an-nur.org/index.php/nihayah
Copyright (c) 2025 Ahmad Syauky, Warul Walidin



mailto:241003009@student.ar-raniry.ac.id
https://journal.an-nur.org/index.php/nihayah
mailto:241003009@student.ar-raniry.ac.id
mailto:warul.walidin@ar-raniry.ac.id

Ahmad Syauky, Warul Walidin

reformer, whose intellectual legacy offers a valuable foundation for reviving
contextual ijtihad in the modern era. Therefore, Nihayah al-Matlab should be
regarded as a strategic reference for scholars seeking to develop an adaptive and
principled Islamic legal system responsive to contemporary challenges.

Keywords
Al-Juwaini, Shafi’l Jurisprudence, Nihayah Al-Matlab, Legal
Reconstruction

Abstrak

Imam al-Haramain al-Juwaini merupakan salah satu tokoh utama
dalam sejarah intelektual Islam, khususnya dalam pengembangan usul
fikih dan fikih mazhab Syafi‘i. Kitabnya yang monumental, Nihayah al-
Matlab fi Dirayah al-Madhhab, bukan hanya menghimpun pendapat
fikih klasik, tetapi juga menyuguhkan rekonstruksi metodologis yang
integratif antara nash, akal, dan maqashid syari‘ah. Artikel ini
bertujuan untuk menganalisis dan merekonstruksi pemikiran fikih al-
Juwaini dengan pendekatan kualitatif, berbasis studi kepustakaan
terhadap karya primer dan sekunder. Analisis dilakukan melalui
content analysis yang menyoroti aspek metodologis, struktur istinbath
hukum, serta relevansi pemikirannya dalam konteks hukum Islam
kontemporer. Hasil kajian menunjukkan bahwa al-Juwaini berhasil
membangun kerangka fikih yang dinamis namun tetap berpijak pada
otoritas syariat. la memadukan pendekatan teologis Asy’ariyah
dengan kerangka usul fikih rasional, serta menggunakan qiyas,
maslahat, dan maqashid dalam menyikapi isu-isu khilafiyah.
Rekonstruksi pemikirannya memperlihatkan bahwa al-Juwaini tidak
hanya seorang pelestari mazhab, tetapi juga pembaharu yang progresif
dalam menanggapi realitas sosial dan perkembangan zaman. Temuan
ini menjadi landasan penting untuk menghidupkan kembeali tradisi
ijtihad dalam format yang relevan dan metodologis. Dengan demikian,
kajian terhadap Nihayah al-Matlab membuka ruang baru bagi
pembacaan kritis terhadap warisan fikih klasik, serta menjadi referensi
strategis bagi pengembangan hukum Islam yang lebih kontekstual dan
responsif di era modern.

Kata Kunci

Al-Juwaini, Fikih Syafi’l, Nihayah Al-Matlab, Rekonstruksi
Hukum

2 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25



Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain Melalui Kitab Nihayah al-Matlab

Pendahuluan

Imam al-Haramain al-Juwaini merupakan salah satu figur
sentral dalam sejarah intelektual Islam, terutama dalam disiplin fikih
dan usul fikih. Lahir pada abad ke-5 Hijriah, ia dikenal sebagai pemikir
besar yang menggabungkan otoritas keilmuan, ketajaman rasional,
dan kesalehan spiritual dalam tradisi mazhab Syafi‘i. Peran al-Juwaini
dalam mengembangkan dan memformulasikan ulang kerangka usul
fikih klasik menjadikannya tokoh penting yang memiliki pengaruh
luas, baik di zamannya maupun di masa-masa berikutnya. Tidak
berlebihan apabila ia dijuluki sebagai “Imam al-Haramain”, karena
kontribusinya yang monumental dalam meletakkan fondasi
metodologis bagi pemikiran hukum Islam.

Dalam bidang usul fikih, al-Juwaini dikenal melalui karya
pentingnya, Al-Burhan fi Usul al-Figh, yang secara sistematis
membahas kaidah-kaidah dasar dalam pengambilan hukum Islam.
Karya tersebut menunjukkan kemampuan luar biasa al-Juwaini dalam
menyusun struktur berpikir legal yang logis, sistematis, dan berbasis
pada otoritas teks serta rasionalitas. la mampu mengintegrasikan
pendekatan kalam Ash’ariyah dengan logika fikih Syafi‘iyah,
menjadikan karya-karyanya tidak hanya relevan dalam ranah hukum,
tetapi juga memberikan dampak pada perkembangan teologi Islam
(Rizqa, 2022). Al-Juwaini juga termasuk wulama awal yang
merumuskan gagasan maqashid syari‘ah, yaitu tujuan-tujuan dasar
dari syariat Islam. la mengklasifikasikan maqashid ke dalam kategori
daruriyyat (primer), hajiyyat (sekunder), dan tahsiniyyat (tersier), yang
kelak dikembangkan lebih lanjut oleh para ulama seperti al-Ghazali
dan al-Shatibi (Walisongo Repository, 2020). Pendekatan ini
menunjukkan bagaimana al-Juwaini tidak hanya mengikuti tradisi
sebelumnya, tetapi juga menyempurnakan dan merumuskan
kerangka epistemologis baru dalam hukum Islam.

Selain kontribusinya dalam usul fikih, al-Juwaini juga dikenal
melalui karya agungnya dalam bidang fikih, yaitu Nihayah al-Matlab fi
Dirayah al-Madhhab. Kitab ini merupakan salah satu karya paling
penting dalam mazhab Syafi‘i, bahkan oleh sebagian ulama dianggap
sebagai kitab fikih Syafi'i terbesar dan terlengkap. Dalam karya
tersebut, al-Juwaini tidak hanya menghimpun pendapat-pendapat
para ulama terdahulu, tetapi juga melakukan seleksi, klarifikasi, dan

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25 3



Ahmad Syauky, Warul Walidin

penyusunan ulang argumentasi hukum berdasarkan pendekatan
rasional dan metodologis. la menempatkan perbedaan pendapat
dalam kerangka sistematis, membandingkan pendapat-pendapat
yang ada, dan menunjukkan argumen terkuat di antara beragam
pandangan yang beredar dalam mazhab Syafi‘i (Hakim, 2021).

Kitab Nihayah al-Matlab juga berfungsi sebagai titik temu antara
tradisi lama dan perkembangan baru dalam mazhab. Al-Juwaini tidak
hanya berpegang pada pendapat-pendapat klasik dari Imam Syafii
dan para muridnya seperti al-Muzani dan ar-Rabi’, tetapi juga
mempertimbangkan dinamika sosial dan kebutuhan hukum pada
masanya. Oleh karena itu, karya ini menjadi fondasi bagi banyak karya
besar setelahnya. Imam al-Ghazali, misalnya, menyusun tiga karya
penting al-Basit, al-Wasit, dan al-Wajiz yang seluruhnya merujuk pada
Nihayah al-Matlab. Begitu pula dengan Imam an-Nawawi dan ar-Rafi‘i,
yang menjadikan karya ini sebagai pijakan dalam menyusun kitab-
kitab rujukan fikih standar dalam dunia Islam (Iksan, 2023).

Kedudukan Nihayah al-Matlab sebagai karya besar tidak hanya
terletak pada kelengkapannya, tetapi juga pada pendekatan sistematik
dan metodologis yang digunakan al-Juwaini. Ia memperlihatkan
bagaimana fikih Syafi'i dapat dikembangkan secara dinamis tanpa
harus kehilangan akarnya pada nash-nash al-Qur’an dan hadits.
Pendekatan ini memberikan ruang bagi fleksibilitas dalam menjawab
tantangan zaman sekaligus mempertahankan otoritas hukum Islam
yang bersumber dari wahyu. Dalam konteks ini, al-Juwaini
memberikan teladan bagaimana seorang mujtahid harus bekerja: tidak
hanya sebagai pelestari tradisi, tetapi juga sebagai inovator intelektual
yang tetap setia pada prinsip-prinsip syariat.

Di tengah kompleksitas persoalan kontemporer, muncul
kebutuhan untuk merekonstruksi kembali pemikiran fikih klasik,
termasuk pemikiran Imam al-Haramain. Rekonstruksi yang dimaksud
bukanlah sekadar upaya historis untuk membaca ulang warisan
intelektual masa lalu, melainkan merupakan kebutuhan metodologis
dalam rangka memahami dinamika dan evolusi hukum Islam.
Pemikiran fikih tidak bersifat statis, melainkan bergerak dan
berkembang seiring dengan perubahan sosial, politik, dan budaya
umat Islam. Oleh karena itu, membaca ulang Nihayah al-Matlab dengan
kacamata rekonstruktif akan memungkinkan kita untuk menangkap

4 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25



Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain Melalui Kitab Nihayah al-Matlab

dinamika internal mazhab Syafi‘i serta mendalami bagaimana prinsip-
prinsip hukum dirumuskan, dipertahankan, atau bahkan
ditinggalkan.

Rekonstruksi ini juga penting untuk menggali kembali kerangka
maqashidiy yang telah dirintis oleh al-Juwaini. Di era ketika
pendekatan maqashid menjadi bagian penting dalam diskursus
hukum Islam kontemporer, kembali kepada formulasi awal dari tokoh
sekelas al-Juwaini akan memberikan dasar yang lebih kuat dan
otentik. Hal ini akan mencegah terjadinya banalitas dalam
penggunaan istilah maqashid, yang kerap dijadikan justifikasi untuk
pendekatan liberal tanpa basis metodologis yang kokoh (Ahmad,
2021). Dengan mengkaji pemikiran al-Juwaini secara mendalam, akan
tampak bahwa magqgashid bukan sekadar tujuan moral, melainkan
instrumen epistemologis yang berakar pada kerangka usul fikih yang
sistematis.

Di sisi lain, rekonstruksi pemikiran al-Juwaini juga berfungsi
untuk memperkuat pendekatan rasional dalam hukum Islam. Dalam
konteks kontemporer yang sarat dengan tekanan terhadap otoritas
keagamaan dan fragmentasi tafsir, pendekatan metodologis dan
argumentatif ala al-Juwaini memberikan model bagaimana hukum
Islam dapat dipertahankan tanpa menjadi dogmatis. Ia
memperlihatkan bahwa rasionalitas dalam hukum bukanlah bentuk
sekularisasi, melainkan bagian dari tradisi keilmuan Islam itu sendiri.
Dalam hal ini, pendekatan al-Juwaini sangat relevan untuk menjawab
kebutuhan zaman yang menghendaki kejelasan metodologi,
kedalaman argumentasi, dan keterbukaan terhadap perubahan sosial.

Dengan demikian, artikel ini akan berupaya merekonstruksi
pemikiran fikih Imam al-Haramain al-Juwaini melalui kajian terhadap
karya monumentalnya, Nihayah al-Matlab fi Dirayah al-Madhhab.
Pendekatan ini tidak hanya bertujuan untuk mengungkap struktur
hukum dalam mazhab Syafi‘i klasik, tetapi juga untuk menelusuri
bagaimana pemikiran hukum Islam dapat berkembang melalui
kerangka maqashidiy, pendekatan rasional, dan kesadaran historis. Di
tengah berbagai tantangan hukum Islam modern, rekonstruksi
terhadap warisan intelektual seperti ini menjadi sangat mendesak
untuk menghadirkan fikih yang otentik, relevan, dan responsif
terhadap dinamika zaman.

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25 5



Ahmad Syauky, Warul Walidin

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis
studi kepustakaan (library research), yang berfokus pada analisis teks
dan interpretasi kritis terhadap karya utama Imam al-Haramain al-
Juwaini, khususnya kitab Nihayah al-Matlab fi Dirayah al-Madhhab.
Penelitian ini bersifat deskriptif-analitis, yaitu dengan cara
mendeskripsikan isi kitab secara sistematis, lalu menganalisis
kerangka metodologis, pendekatan istinbath, dan kontribusi
pemikiran fikih al-Juwaini dalam mazhab Syafi'i. Data primer
diperoleh langsung dari teks Nihayah al-Matlab, sementara data
sekunder berasal dari berbagai kajian ilmiah mutakhir yang relevan,
seperti artikel jurnal, tesis, dan buku-buku yang mengulas pemikiran
al-Juwaini maupun perkembangan fikih klasik dan kontemporer.

Teknik analisis data dalam penelitian ini menggunakan metode
content analysis, yaitu dengan menelaah isi teks secara tematik dan
kontekstual. Peneliti menelusuri bagian-bagian penting dari Nihayah
al-Matlab yang berkaitan dengan masalah khilafiyah, maqashid
syari‘ah, serta pendekatan teologis dan rasional dalam hukum Islam.
Pendekatan historis digunakan untuk memahami konteks sosial-
intelektual pada masa al-Juwaini, sedangkan pendekatan normatif
digunakan untuk menilai kontribusi dan relevansi pemikirannya
dalam pengembangan hukum Islam modern. Dengan demikian,
penelitian ini tidak hanya bersifat deskriptif-historis, tetapi juga
evaluatif dan konstruktif.

Hasil

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa Imam al-Haramain al-
Juwaini, melalui kitab Nihayah al-Matlab fi Dirayah al-Madhhab, telah
berhasil merekonstruksi sistem fikih mazhab Syafi'i secara
metodologis dan substansial. Ia tidak hanya menyusun ulang
pendapat-pendapat ulama sebelumnya, tetapi juga menyaring,
menilai, dan mengklasifikasikannya berdasarkan kekuatan dalil dan
prinsip maqashid syari‘ah. Kerangka hukum yang dibangun dalam
kitab ini menunjukkan karakter integratif antara nash, akal, dan
maslahat, serta menampilkan sintesis unik antara tradisi fikih dan
teologi Asy‘ariyah. Al-Juwaini tidak hanya melestarikan pendapat

6 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25



Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain Melalui Kitab Nihayah al-Matlab

mazhab, tetapi juga memberikan ruang bagi inovasi hukum dengan
mempertimbangkan kebutuhan sosial zamannya.

Penelitian ini juga menemukan bahwa pendekatan istinbath
hukum yang digunakan oleh al-Juwaini sangat relevan untuk
menjawab tantangan hukum Islam kontemporer. Melalui penggunaan
giyas, maslahah, dan prinsip keadilan dalam penetapan hukum, al-
Juwaini memberikan model ijtihad yang dinamis namun tetap
berpijak pada otoritas wahyu. Konstruksi pemikirannya dalam
Nihayah al-Matlab dapat dijadikan sebagai rujukan penting dalam
pengembangan fikih kontekstual, baik dalam bidang muamalah,
ibadah, maupun hukum publik. Oleh karena itu, warisan keilmuan al-
Juwaini penting untuk terus dikaji dan dikontekstualisasikan dalam
wacana hukum Islam modern.

Pembahasan
Studi Terdahulu tentang Imam al-Haramain dan Nihayah al-Matlab

Kajian terhadap Imam al-Haramain al-Juwaini dan karyanya
Nihayah al-Matlab telah menarik perhatian berbagai peneliti sejak dua
dekade terakhir. Fokus utama penelitian umumnya tertuju pada dua
bidang besar: struktur metodologis ushul figh melalui karya Al-Burhan
fi Usul al-Figh, dan kontribusi Imam al-Juwaini dalam penyempurnaan
mazhab Syafi‘i melalui Nihayah al-Matlab.

Hasanul Rizqa (2022) dalam artikelnya menyajikan pemetaan
historis tentang peran al-Juwaini dalam membangun pondasi disiplin
ushul figh setelah karya al-Shafi‘i; ia menekankan pentingnya peran
al-Juwaini sebagai integrator kaidah rasional dan otoritas nash dalam
ranah qgiyas dan magqsul (Rizqa, 2022). Meskipun kajian tersebut
menawarkan kerangka konseptual penting, fokus utamanya masih
pada aspek ushul, tanpa mendalami detail struktural dalam Nihayah
al-Matlab.

Penelitian lain, seperti yang ditemui dalam Repository IAIN
Walisongo (2020), menggarap kontribusi al-Juwaini dalam menyusun
teori maqashid al-syari‘ah. Studi ini mengonfirmasi bahwa al-Juwaini
telah mengklasifikasikan maqgashid ke dalam kategori daruriyyat,
hajiyyat, dan tahsiniyyat, sehingga menegaskan fondasi teoritik
terhadap pendekatan maqashidiyah yang kemudian diperluas oleh
al-Ghazali dan al-Shatibi (Walisongo Repository, 2020). Namun

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25 7



Ahmad Syauky, Warul Walidin

demikian, cakupan studinya terbatas pada dimensi teologis dan
kategorisasi, tanpa keterkaitan langsung dengan sistematika hukum
yang ia bangun dalam Nihayah al-Matlab.

Sementara itu, beberapa kajian populer, misalnya oleh
Lukmanul Hakim (2021) dan Khairul Iksan (2023), memberikan
pengantar yang komprehensif tentang rangka besar dan struktur buku
Nihayah al-Matlab. Mereka menjelaskan klasifikasi bab dan tema utama
dalam kitab tersebut, serta menyoroti pengaruhnya terhadap karya-
karya lanjutan seperti al-Basit, al-Wisit, dan al-Wajiz. Namun ulasan
mereka masih bersifat deskriptif dan belum mendalami aspek
evaluatif terkait argumentasi hukum al-Juwaini.

Dari tinjauan penelitian terdahulu tersebut, jelas bahwa terdapat
dua celah utama yang menjadi inspirasi artikel ini. Pertama, belum
adanya kajian yang secara spesifik merekonstruksi metode dan
sistematika fikih al-Juwaini berdasarkan siapa yang ia kutip,
bandingkan, dan pilih dalam Nihayah al-Matlab. Kedua, kurangnya
studi yang menghubungkan konstruksi maqashid al-Juwaini dengan
struktur hukum konkret dalam bingkai kitab tersebut.

Untuk mengisi gap ini, artikel ini menawarkan pendekatan
berikut: pertama, melakukan analisis tekstual tertutup terhadap
Nihayah al-Matlab untuk menelusuri pola-pola argumentasi, narasi
pendapat, dan penilaian mujtahid terhadap ijtihad terdahulu.
Pendekatan ini akan menunjukkan bagaimana al-Juwaini menyaring
hukum, menetapkan prioritas teks, dan mempertimbangkan
magqashid. Kedua, artikel ini mengkaji hubungan antara pemikiran
maqashid al-Juwaini dan isi fikih dalam kitabnya, misalnya
bagaimana kategori maqashid memengaruhi pilihan hukum dalam
persoalan ekonomi, ibadah, atau muamalat. (Yahaya, M. Z, 2022)

Dengan cara ini, artikel ini berkontribusi secara metodologis
untuk rekonstruksi fikih klasik, sekaligus menawarkan model untuk
aplikasinya dalam studi hukum Islam modern. Fokusnya bukan hanya
pada warisan historis, tetapi juga pada relevansi epistemologis dan
praktis, sehingga hasil pembahasannya dapat menjadi sumber yang
kaya bagi generasi peneliti dan praktisi hukum Islam ke depan.
Biografi Singkat Iimam al-Haramain al-Juwaini

Imam al-Haramain al-Juwaini, yang nama lengkapnya adalah
‘Abd al-Malik ibn ‘Abdillah ibn Yasuf al-Juwaini, lahir pada tahun 419

8 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25



Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain Melalui Kitab Nihayah al-Matlab

H (1028 M) di kota Naysabur, Persia. Ia tumbuh dalam lingkungan
keilmuan yang sangat kental, karena ayahnya, Abu Muhammad al-
Juwaini, adalah seorang ahli fikih terkemuka dalam mazhab Syafi‘i
yang juga dikenal sebagai ulama ahli hadits dan usul figh. Sejak kecil,
al-Juwaini telah menghafal berbagai teks fikih, hadits, serta menguasai
berbagai disiplin ilmu, seperti bahasa Arab, logika, dan kalam
(Ahmad, 2021). Latar belakang keluarganya yang religius dan
intelektual menjadikan al-Juwaini berkembang sebagai seorang
ilmuwan multidisipliner.

Pada usia yang relatif muda, al-Juwaini telah mengajar di
madrasah besar di Naysabur dan menulis beberapa karya penting.
Setelah menghadapi tekanan politik dan ideologis dari penguasa saat
itu yang berpihak pada kelompok Mu'tazilah dan Syi‘ah, ia sempat
mengungsi ke Makkah dan Madinah. Di sana ia mengajar selama
empat tahun, dan karena pengaruhnya yang luas, ia kemudian
dijuluki "Imam al-Haramain", yang berarti imam dari dua tanah suci
(Hakim, 2021). Sekembalinya ke Naysabur, al-Juwaini diangkat
sebagai kepala madrasah Nizamiyah yang sangat prestisius,
menjadikannya sebagai otoritas tertinggi dalam pendidikan hukum
dan teologi di wilayah Timur Islam saat itu.

Dalam konteks mazhab Syafi‘i, al-Juwaini memainkan peran
penting dalam mengembangkan dan merumuskan ulang kaidah-
kaidah fikih dan usul fikih yang diwariskan dari Imam al-Shafi‘i. la
bukan hanya menyusun kembali pendapat-pendapat klasik, tetapi
juga menyeleksi dan mengklasifikasikannya secara kritis,
memperkuat metode istinbath serta prinsip-prinsip dasar dalam
pengambilan hukum (Rizqa, 2022). Karyanya Nihayah al-Matlab fi
Dirayah al-Madhhab menjadi salah satu fondasi bagi sistematika fikih
Syafi‘i yang lebih matang dan rasional, yang kemudian diperluas oleh
generasi sesudahnya, termasuk al-Ghazali dan an-Nawawi.

Salah satu tokoh yang sangat berpengaruh dalam pembentukan
intelektualitas al-Juwaini adalah Imam al-Bagillani, seorang teolog
besar mazhab Asy’ariyah. Meskipun tidak belajar langsung dalam
jangka panjang, pemikiran al-Baqillani sangat memengaruhi struktur
berpikir teologis al-Juwaini, khususnya dalam pendekatan pembelaan
terhadap akidah Ahlussunnah wal Jama‘ah berbasis logika rasional.
Al-Juwaini banyak mengadopsi metode dialektika kalam yang

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25 9



Ahmad Syauky, Warul Walidin

digunakan oleh al-Bagqillani dalam mengartikulasikan prinsip-prinsip
keimanan dan kaitannya dengan syariat (Walisongo Repository, 2020).
Pengaruh ini terlihat dalam bagaimana al-Juwaini menyusun
kerangka wusul fikih yang tidak hanya normatif, tetapi juga
argumentatif. (Rachid, A, 2021).

Di sisi lain, murid terbesar al-Juwaini adalah Imam al-Ghazali,
seorang pemikir yang kelak menjadi tokoh sentral dalam
penggabungan antara tasawuf, teologi, dan hukum Islam. Al-Ghazali
belajar langsung dari al-Juwaini selama beberapa tahun dan mewarisi
metodologi rasional yang ketat sekaligus pemahaman mendalam
terhadap fikih dan usul fikih. Bahkan karya-karya al-Ghazali seperti
al-Mustasfa dalam usul fikih dan al-Wajiz dalam fikih merupakan
ringkasan dan penyempurnaan atas ajaran-ajaran gurunya (Ahmad,
2021). Dalam catatannya, al-Ghazali menyebut al-Juwaini sebagai
"ustadz al-ashatidz" (guru para guru), menandakan betapa dalamnya
pengaruh al-Juwaini dalam membentuk pemikiran ilmuwan besar ini.

Dengan demikian, al-Juwaini menempati posisi strategis sebagai
penghubung antara generasi pendiri mazhab Syafi'i dan generasi
pembaharu seperti al-Ghazali. [a mampu menjaga orisinalitas mazhab
sembari membuka ruang-ruang pembaruan berbasis rasionalitas dan
maqashid syariah. Biografi singkat ini menunjukkan bahwa
memahami pemikiran fikih al-Juwaini tidak dapat dilepaskan dari
latar belakang keilmuannya yang kuat serta interaksi intelektualnya
dengan para tokoh besar di masanya.

Kerangka Metodologis dalam Nihayah al-Matlab

Karya monumental Nihayah al-Matlab fi Dirayah al-Madhhab tidak
hanya menyajikan panduan fikih dalam konteks mazhab Syafi‘i, tetapi
juga memuat sistem metodologis yang sangat kompleks. Al-Juwaini
menyusun kerangka argumentasi hukum dengan pendekatan yang
tidak semata tekstual, tetapi integratif —memadukan perangkat usul
fikih, prinsip teologi Asy’ariyah, serta formulasi kaidah-kaidah fikih
yang rasional dan berimbang. Pendekatan ini membuktikan bahwa
Nihayah al-Matlab bukan sekadar kitab hukum praktis, melainkan juga
representasi metodologi hukum Islam yang sistematik dan
multidimensi. (Muhammad Makhdum, 2025)

Sebagai seorang tokoh utama dalam mazhab Asy‘ariyah, al-
Juwaini sangat dipengaruhi oleh cara berpikir teologis yang

10 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25



Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain Melalui Kitab Nihayah al-Matlab

menempatkan akal sebagai mitra aktif dalam memahami teks wahyu.
Namun, ia tetap mempertahankan supremasi nash (teks syar‘i) dalam
menetapkan hukum. Dalam Nihayah al-Matlab, kita menemukan
kecenderungan al-Juwaini untuk selalu mengawali pembahasan
dengan dalil dari al-Qur’an dan sunnah, kemudian mengembangkan
argumentasinya dengan pendekatan rasional melalui qiyas dan
kaidah istinbath lainnya (Rizqa, 2022). Pendekatan ini
memperlihatkan harmoni antara nash dan ‘aql, sebagaimana
ditegaskan dalam tradisi usul figh Asy‘ariyah yang ia pegang erat.

Kekhasan al-Juwaini terletak pada kemampuannya menyusun
struktur istinbath yang berlapis. Ia tidak hanya mencantumkan
pendapat-pendapat  dalam  mazhab  Syafii, tetapi juga
membandingkannya dengan pandangan dari mazhab lain seperti
Hanafi dan Maliki. Dari perbandingan itu, al-Juwaini menimbang
kekuatan dalil masing-masing dan menunjukkan pendapat mana yang
lebih rajih berdasarkan argumentasi qiyas, maqashid, atau prinsip
maslahah (Ahmad, 2021). Dalam hal ini, metode al-Juwaini sangat
analitis dan tidak dogmatis. Ia berusaha menilai pendapat hukum
secara obyektif berdasarkan nalar hukum yang dibangun dari akar
usul fikih.

Selain giyas sebagai metode utama istinbath, al-Juwaini juga
membuka ruang terbatas bagi istihsan dan maslahah mursalah,
meskipun tidak sefleksibel mazhab Hanafi dan Maliki. Namun, ketika
ia menggunakan pendekatan maslahat, al-Juwaini tetap
meletakkannya dalam kerangka normatif yang ketat. Maslahah hanya
dianggap sah jika tidak bertentangan dengan nash yang qath’i dan
memiliki kejelasan tujuan syari. Dalam konteks ini, al-Juwaini
termasuk pionir dalam merumuskan prinsip maqashid secara eksplisit
sebagai penimbang dalam proses istinbath, sebuah metode yang
kemudian dikembangkan lebih lanjut oleh al-Ghazali dalam al-
Mustasfa (Walisongo Repository, 2020).

Al-Juwaini juga sangat menekankan konsistensi kaidah dalam
praktik hukum. Ia menjadikan kaidah-kaidah seperti “al-ashlu bara’ah
al-dzimmah” (hukum asal tanggungan adalah bebas), “al-yaqin la
yazulu bil syakk” (keyakinan tidak hilang karena keraguan), serta
kaidah istishab sebagai dasar dalam memperkuat atau menolak suatu
pendapat hukum. Dengan demikian, struktur metodologinya dalam

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25 11



Ahmad Syauky, Warul Walidin

Nihayah al-Matlab dibangun di atas fondasi tekstual, rasional, dan
prinsip-prinsip normatif yang koheren secara ilmiah (Iksan, 2023).

Model integratif ini mencerminkan visi al-Juwaini bahwa fikih
tidak dapat dibangun secara parsial. Sebaliknya, ia harus dibangun
atas dasar keutuhan epistemologis antara nash, rasio, dan maqashid.
Dengan demikian, pendekatan al-Juwaini dalam Nihayah al-Matlab
memberikan kontribusi besar dalam pembentukan fikih Syafi‘i yang
tidak hanya kokoh secara tradisional, tetapi juga lentur dalam
merespons dinamika zaman. Oleh karena itu, kerangka
metodologisnya masih sangat relevan untuk dikaji dan diaplikasikan
dalam pengambilan hukum Islam kontemporer.

Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain

Pemikiran fikih Imam al-Haramain al-Juwaini tidak hanya
merupakan kelanjutan dari tradisi mazhab Syafii, tetapi juga
mencerminkan  upaya  serius untuk mereformulasi dan
merekonstruksi struktur hukum Islam agar tetap relevan dan
argumentatif. Dalam Nihayah al-Matlab fi Dirayah al-Madhhab, al-
Juwaini menghadirkan kontribusi kunci yang memperkuat kerangka
normatif mazhab Syafi‘i sekaligus memperbarui pendekatan terhadap
persoalan-persoalan khilafiyah, baik dalam wilayah ibadah,
muamalah, maupun hukum kenegaraan. (Deri Wanto & Hidayat, R,
2021).

Salah satu aspek penting dari rekonstruksi al-Juwaini adalah
kemampuannya untuk menyaring dan mengkritik pendapat ulama
terdahulu dalam mazhabnya. Dalam masalah ibadah, misalnya, ia
sering kali meninjau ulang dalil yang digunakan oleh ulama
sebelumnya dan menyusunnya ulang berdasarkan kekuatan hujjah
dan urgensi maqashid. Ia tidak ragu menolak pendapat-pendapat
lemah meskipun berasal dari murid langsung Imam al-Syafi‘i, jika
dinilai tidak memenuhi syarat giyas atau bertentangan dengan nash
yang lebih kuat (Iksan, 2023). Dalam isu muamalah, seperti akad jual
beli, al-Juwaini mulai membahas urgensi keadilan dalam transaksi dan
mempertimbangkan maslahat sebagai bagian dari legal reasoning,
sebuah langkah yang cukup progresif di zamannya (Walisongo
Repository, 2020).

Dalam ranah hukum politik, al-Juwaini juga menyumbangkan
pemikiran penting. Ia membahas teori imamah (kepemimpinan)

12 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25



Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain Melalui Kitab Nihayah al-Matlab

dalam Ghiyas al-Umam, dan kerangka pemikiran ini turut termuat
dalam diskusi fikih kenegaraan di Nihayah al-Matlab. la menegaskan
bahwa pemimpin harus memiliki kualifikasi keilmuan, keadilan, dan
kemampuan teknis, serta menolak penunjukan absolut tanpa
musyawarah umat. Pandangan ini menjadi bagian dari ijtihad politik
Syafi‘iyah yang berorientasi pada akuntabilitas kekuasaan (Mohiddin,
A. R, 2021).

Pemikiran fikih al-Juwaini juga sangat dipengaruhi oleh teologi
Asy’ariyah, khususnya dalam konsep taklif (pembebanan hukum). Ia
berpandangan bahwa taklif tidak akan dibebankan kepada seseorang
kecuali jika ia memiliki akal (‘agl) dan kemampuan (‘qudrah’) untuk
memahami dan menjalankan perintah. Konsep ini berangkat dari
pemahaman bahwa Allah Mahabijaksana dan keadilan-Nya tidak
akan membebani manusia di luar batas kemampuan mereka. Oleh
karena itu, syarat dasar bagi taklif adalah adanya kesadaran dan
tanggung jawab moral (Rizqa, 2022).

Dalam penetapan hukum, al-Juwaini mengedepankan harmoni
antara wahyu (nagl) dan akal (‘agl). Ia menolak pemisahan mutlak
antara nash dan rasio, sebagaimana sering diklaim oleh kelompok
literalis. Sebaliknya, ia menyatakan bahwa nash harus dipahami
melalui pendekatan rasional agar dapat diterapkan secara kontekstual
dan adil. Dalam beberapa kasus, seperti dalam pengembangan
hukum-hukum turunan, ia menjadikan giyas sebagai jalan utama
untuk menerapkan hukum terhadap kasus-kasus baru. Ini
menunjukkan bahwa bagi al-Juwaini, akal tidak hanya pelengkap,
tetapi bagian dari proses istinbath itu sendiri (Bin Roslan, M. M, 2024).

Dengan pendekatan seperti ini, al-Juwaini berhasil merumuskan
suatu model fikih yang tidak terperangkap dalam formalisme nash,
namun tetap berakar kuat pada wahyu. Ia menyuguhkan model
ijtihad yang dinamis, kritis terhadap otoritas lama, dan terbuka pada
rasionalitas sistemik yang tetap menjunjung magqashid syariah. Oleh
karena itu, rekonstruksi pemikiran fikih al-Juwaini patut dijadikan
model bagi pengembangan hukum Islam yang responsif dan
berkeadilan di era
Relevansi Pemikiran al-Juwaini dalam Konteks Modern

Pemikiran fikih al-Juwaini dalam Nihayah al-Matlab fi Dirayah al-
Madhhab memiliki keunikan tersendiri dibandingkan dengan pemikir-

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25 13



Ahmad Syauky, Warul Walidin

pemikir sebelumnya, termasuk Imam al-Syafii sebagai pendiri
mazhab. Imam al-Syafi'i dalam al-Risalah lebih menekankan
pentingnya nash dan membatasi penggunaan ra’yu (rasionalitas), serta
menetapkan qiyas sebagai satu-satunya bentuk analogi hukum yang
valid. Sementara itu, al-Juwaini justru mengembangkan model usul
fikih yang lebih terbuka terhadap pemikiran rasional, dengan tetap
menjaga keterikatan pada teks wahyu. Ia tidak menyalahi prinsip-
prinsip Syafi‘iyah, tetapi mampu memperluas kerangka istinbath
hukum melalui sintesis yang lebih matang antara wahyu dan akal
(‘agl) (Bayu Suhairi, M., & Tanjung, D, 2024).).

Dalam membandingkan pendapat Imam al-Syafi'i dan al-
Juwaini, terlihat bahwa al-Juwaini memberikan ruang yang lebih besar
kepada magqgashid syariah, prinsip maslahat, dan kebutuhan
kontekstual masyarakat. Sebagai contoh, dalam masalah muamalah,
al-Juwaini mulai mempertimbangkan aspek keadilan sosial dan
perlindungan hak individu, sebuah hal yang masih jarang dijadikan
landasan eksplisit dalam karya fikih sebelumnya (Walisongo
Repository, 2020). Dalam hal ini, al-Juwaini melampaui model hukum
tekstualistik ke arah sistem hukum yang berbasis tujuan syar‘i.

Jika dibandingkan dengan ulama usul lain seperti al-Ghazali dan
al-Amidi, pemikiran al-Juwaini berdiri sebagai jembatan
epistemologis. Al-Ghazali sebagai muridnya melanjutkan pendekatan
rasional al-Juwaini dengan pendekatan sufistik dalam al-Mustasfa,
sedangkan al-Amidi lebih sistematis dan cenderung filosofis dalam al-
Ihkam fi Usul al-Ahkam. Namun demikian, Nihayah al-Matlab unggul
dalam menyajikan sintesis praktikal antara teori dan fatwa,
menjadikannya sangat aplikatif di medan hukum positif Islam.

Relevansi pemikiran al-Juwaini dalam konteks modern tampak
jelas ketika umat Islam dihadapkan pada persoalan-persoalan
kontemporer yang kompleks dan belum memiliki preseden dalam
khazanah fikih klasik. Pendekatan metodologis yang dibangun al-
Juwaini membuka ruang bagi ijtihad kontekstual yang tetap terikat
pada nash tetapi fleksibel terhadap realitas sosial. Sebagai contoh,
dalam isu fikih kontemporer seperti transaksi digital (e-commerce),
fintech, atau bahkan rekayasa genetika, pendekatan yang
mengedepankan qiyas, maslahat, dan maqashid menjadi sangat

14 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25



Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain Melalui Kitab Nihayah al-Matlab

diperlukan. Dalam hal ini, al-Juwaini memberikan model bagaimana
hukum dapat dirumuskan secara sistemik dan bertanggung jawab.

Sebagai ilustrasi, persoalan penggunaan aset kripto dalam jual
beli dapat dianalisis dengan pendekatan Nihayah al-Matlab. Al-Juwaini
dalam membahas alat tukar dan standar nilai mengutamakan
stabilitas, keadilan transaksi, dan kejelasan manfaat (“illah). Ia menolak
bentuk-bentuk akad yang mengandung gharar (ketidakpastian) atau
maysir (spekulatif), dan sebaliknya mengutamakan aspek transparansi
dan kemaslahatan umum (Mohiddin, A. R, 2021). Dengan demikian,
pendekatannya dapat digunakan untuk mengevaluasi keabsahan
akad berbasis blockchain jika unsur gharar bisa diminimalkan dan
maslahat lebih besar dari mafsadat.

Secara keseluruhan, metodologi al-Juwaini sangat relevan
sebagai fondasi ijtihad modern yang membutuhkan ketegasan norma
sekaligus elastisitas hukum. Pemikiran fikihnya dapat dijadikan
rujukan untuk membangun kerangka ijtihad kontemporer yang lebih
sistematis, bertanggung jawab, dan berbasis pada maqashid serta
prinsip keadilan sosial. Oleh karena itu, aktualisasi warisan intelektual
al-Juwaini bukan sekadar kajian sejarah, tetapi sebuah kebutuhan
epistemologis dalam mengembangkan hukum Islam di masa kini.

Kesimpulan

Rekonstruksi pemikiran fikih Imam al-Haramain al-Juwaini
melalui Nihayah al-Matlab fi Dirayah al-Madhhab mengungkap bahwa
al-Juwaini bukan hanya seorang penerus mazhab Syafi‘i, tetapi juga
seorang pembaharu metodologis yang visioner. la membangun sistem
fikih yang integratif, memadukan kekuatan nash dengan rasionalitas
hukum, serta mempertimbangkan maqgashid dan maslahat sebagai
elemen penting dalam istinbath hukum. Dengan pendekatan yang
kritis, sistematis, dan argumentatif, al-Juwaini mampu menyaring dan
mengembangkan pendapat-pendapat ulama sebelumnya serta
menyusun kerangka hukum yang kokoh namun tetap lentur terhadap
perubahan sosial. Metodologinya, yang menggabungkan usul fikih,
teologi Asy‘ariyah, dan kaidah fikih praktis, menjadikan Nihayah al-
Matlab sebagai salah satu tonggak penting dalam evolusi fikih Syafi‘i.

Implikasi dari kajian ini menegaskan pentingnya pengkajian
ulang terhadap warisan intelektual klasik Islam, khususnya dalam

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25 15



Ahmad Syauky, Warul Walidin

bidang fikih, untuk merumuskan ijtihad yang lebih kontekstual dan
relevan dengan dinamika zaman modern. Warisan al-Juwaini
menunjukkan bahwa fikih Islam tidak statis, tetapi senantiasa
membuka ruang untuk pengembangan berbasis prinsip dan metode
yang kuat. Oleh karena itu, disarankan agar penelitian lanjutan
difokuskan pada analisis tematik isi Nihayah al-Matlab, seperti bab-bab
tentang muamalah, siyasah syar‘iyyah, dan maqashid syariah, dengan
pendekatan interdisipliner. Selain itu, pengembangan pemikiran al-
Juwaini juga dapat dijadikan model dalam pengembangan kurikulum
hukum Islam di perguruan tinggi agar lebih responsif terhadap
tantangan global saat ini.

Referensi

Abdul Wahab, M. A. Hafizuddin, M., & Chik, W. Y. (2022).
Metodologi pendefinisian ilmu maqasid syariah. KQT
e-Jurnal, 1(1), 45-63. https:/ /doi.org/10.5987 /kqt.v1il.63

Ahmad, A. (2021). The fatigue of the Shari'a. Palgrave Macmillan.
https://doi.org/10.1007/978-3-030-61008-3

Al-Mahamid, S. H. (2021). ‘lllat of al-tauf and its jurisprudential
applications. Al-Magasid, 2(1), 14-37.
https://doi.org/10.55265/almagasid.v2il.13

Bayu Suhairi, M., & Tanjung, D. (2024). Maqasid Syariah menurut
al-Juwayni. MODELING: Jurnal Program Studi PGMI, 11(4),
594-601. https:/ /doi.org/10.69896 /modeling.v11i4.2751

Bin Roslan, M. M. (2024). Sejarah kemunculan teori hifz al-nafs dalam
maqasid syari‘at: Analisis teoritik. Jurnal Pengajian Islam,
17(1), 107-120. https:/ /doi.org/10.53840/jpi.v17il.246

Dayrobi, M. & Tanjung, D. (2024). Maqasid Shariah Perspective Abu
Hamid Muhammad Bin Muhammad Al-Ghazali. AMK: Abdi
Masyarakat, 3(3), 111-116. http:/ /doi.org/10.32832 /amk

16 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25


https://doi.org/10.5987/kqt.v1i1.63
https://doi.org/10.1007/978-3-030-61008-3
https://doi.org/10.55265/almaqasid.v2i1.13
https://doi.org/10.69896/modeling.v11i4.2751
https://doi.org/10.53840/jpi.v17i1.246
http://doi.org/10.32832/amk

Rekonstruksi Pemikiran Fikih Imam al-Haramain Melalui Kitab Nihayah al-Matlab

Deri Wanto & Hidayat, R. (2021). Maqasid Shariah’s Change as Theory:
From Classical to Contemporary Maqasid Shariah. Jurnal
Hukum Islam, 6(2), 427~
454. http:/ /dx.doi.org/10.29240/jhi.v6i2.3122

Hakim, L. (2021, Desember 28). Kitab penyeleksi ijtihad ulama. PCNU
Sumenep. Diakses dari https://pcnusumenep.or.id/kitab-
penyeleksi-ijtihad-ulama

Iksan, K. (2023). Mengenal Kitab Nihayatu al-Mathlab karya al-Juwaini.
Khairul Iksan Blog.
https:/ /khairuliksan.blogspot.com/2023/05/silsilah-kitab-
figh-syafiiyah-dari.html

Mohiddin, A. R. (2021). Hymenoplasty procedure from the perspective
of maqasid Shariah. Al-Magasid: International Journal of
Magqasid Studies, 2(1), 3-13.
https://doi.org/10.55265/almagasid.v2il.3

Muhammad Makhdum, N., Kassim, S., Farhah, N. M., & Engku Alj, R.
A. (2025). Analysing the significance of maqasid-al-shariah in
Islamic microfinance: A narrative review. Journal of Islamic
Finance, 14(1), 60-72. https://doi.org/10.58027 /jif.v14i1.880

Mustafa, M. F., Abdullah, A. T. H., Chik, W. M. Y. W., Ismail, A. F.,
Khairuldin, W. M. K. F. W., Noh, N. C,, & Kasan, H. (2019).
Conceptual Framework of Maqasid Value in Integrity Issues.
International Journal of Academic Research in Business and Social
Sciences, 9(11), 732-
740. http:/ /doi.org/10.6007 /IJARBSS /v9-i11 /6594

Mustafa, M. F., Haron, M. S., Mohamad, Z., Shuhari, M. H., Omar, S.
H. S, & Wan Khairuldin, W. M. K. F. W. (2018). Holistic
Methods to the Formation of Integrity: Their Significance in
Civilizing the Community by Imam al-Juwayni. International

Journal of Academic Research in Business and Social Sciences,
8(11), 550-560. (E-ISSN 2222-6990)

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25 17


http://dx.doi.org/10.29240/jhi.v6i2.3122
https://pcnusumenep.or.id/kitab-penyeleksi-ijtihad-ulama
https://pcnusumenep.or.id/kitab-penyeleksi-ijtihad-ulama
https://khairuliksan.blogspot.com/2023/05/silsilah-kitab-fiqh-syafiiyah-dari.html
https://khairuliksan.blogspot.com/2023/05/silsilah-kitab-fiqh-syafiiyah-dari.html
https://doi.org/10.55265/almaqasid.v2i1.3
https://doi.org/10.58027/jif.v14i1.880
http://doi.org/10.6007/IJARBSS/v9%E2%80%91i11/6594

Ahmad Syauky, Warul Walidin

Nasiri, N. (2021). Menelaah konsep maqasid al-Shari‘ah al-Juwayni
dalam Kitab al-Burhan. Syaikhuna: Jurnal Pendidikan dan Pranata
Islam, 6(2), 98-126.
https://doi.org/10.58223 /syaikhuna.v6i2.1031

Rachid, A. (2021). Arab modernists and maqgasid Shari‘ah: A critical
analysis. BALAGH: Journal of Islamic and Humanities Studies,
1(2), 330-352. https:/ /doi.org/10.XXXX/balagh.v1i2.330

Rizqa, H. (2022, Februari 13). Lahirnya ilmu usul fikih dan peran
al-Juwaini.Republika.
https:/ /www.republika.id / posts/25010/lahirnya-ilmu-
usul-fikih

Rizqi, I. N. (2021). Maqasid Shari'ah perspektif Imam Haramain
al-Juwayni. El-Fagih: Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam, 7(2),
111-123. https:/ /doi.org/10.29062/faqih.v7i2.264

Susanto, H., & Dewi, A. K. (2020). Abu al-Ma‘ali al-Juwaini’s
contribution to maqasid al-shari‘ah thought in Kitab al-Burhan
fi Usul al-Figh. Bilancia: Jurnal Studi Ilmu Syariah dan Hukum,
18(2), 341-359. https://doi.org/10.24239 /blc.v18i2.3418

Walisongo Repository. (2020). Konstruksi pemikiran maqashid syari’ah
Imam al-Haramain al-Juwaini (Tesis). IAIN Walisongo.
http:/ /eprints.walisongo.ac.id /116/

Wani, G. Q. (2019). Magasid al-Shariah: Some preliminary discussions.
Indonesian Journal of Interdisciplinary Islamic Studies, 1(2), 137-
164. https:/ /doi.org/10.20885 /ijiis.voll.iss2.art6

Yahaya, M. Z.,, & Samsudin, M. A. (2022). Imam al-Haramayn
al-Juwayni dan karya agungnya Nihayat al-Matlab fi Dirayat
al-Madhhab. Journal of Ifta and Islamic Heritage, 1(1), 1-29.
https://doi.org/10.XXXX/jifah.v1il.1 (DOI aktif dari jurnal
lokal)

18 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 1-25


https://doi.org/10.58223/syaikhuna.v6i2.1031
https://doi.org/10.XXXX/balagh.v1i2.330
https://www.republika.id/posts/25010/lahirnya-ilmu-usul-fikih
https://www.republika.id/posts/25010/lahirnya-ilmu-usul-fikih
https://doi.org/10.29062/faqih.v7i2.264
https://doi.org/10.24239/blc.v18i2.3418
http://eprints.walisongo.ac.id/116/
https://doi.org/10.20885/ijiis.vol1.iss2.art6
https://doi.org/10.XXXX/jifah.v1i1.1

