
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33 
E-ISSN:  

DOI:  
 

Author correspondence email: zaki.safwandi@gmail.com 
Available online at: https://journal.an-nur.org/index.php/nihayah 
Copyright (c) 2025 Muhammad Zaki 
 

 
 

 

Pengaruh Filsafat Yunani pada Perkembangan Teologi 
Islam Abad Pertengahan 

 
Muhammad Zaki 

Pascasarjana Universitas Syiah Kuala, Darussalam, Indonesia 
email: zaki.safwandi@gmail.com 

 
 Article history: Received: 7 July 2025; Revised: 7 July 2025;  

Accepted 8 July 2025; Published: 9 July 2025 
 
  

Abstract 
This article explores the significant influence of Greek philosophy on the 
development of Islamic theology during the medieval period. This interaction 
began in the Abbasid era through large-scale translation movements at Bayt 
al-Hikmah, which enabled the works of Plato, Aristotle, and Plotinus to enter 
the Islamic intellectual tradition. Muslim philosophers such as al-Kindi, al-
Farabi, Ibn Sina, and Ibn Rushd not only adopted but also transformed key 
concepts of Greek philosophy such as the prime mover, emanation theory, and 
Aristotelian logic within the framework of Islamic metaphysics and theology. 
On the other hand, the integration of these ideas provoked critical responses 
from theological scholars, particularly from the Ashʿarite school and 
traditionalist circles, who rejected some metaphysical aspects of Greek 
philosophy deemed incompatible with Islamic revelation. This study employs 
a historical-philosophical approach and textual analysis of primary sources 
from both Greek philosophy and classical Islamic theology. The findings reveal 
that despite tensions between rationalism and scriptural authority, a 
constructive synthesis occurred, enriching theological argumentation. 
Aristotelian logic became a crucial methodological tool in the rational 
development of kalam within the Ashʿarite and Maturidite traditions. 
Moreover, the intellectual legacy of this synthesis contributed not only to the 
systematization of Islamic theology but also played a vital role in the 
transmission of knowledge to the West during the European Renaissance. This 
article affirms that Greek philosophy served as a dialectical partner in the 
construction of a dynamic Islamic intellectual tradition. 

 

mailto:zaki.safwandi@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/nihayah
mailto:zaki.safwandi@gmail.com


Muhammad Zaki 
 

 
20 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33  

 

Keywords 
Greek Philosophy, Islamic Theology, Kalam, Medieval Islam 

 

Abstrak 
Artikel ini membahas pengaruh signifikan filsafat Yunani terhadap 
perkembangan teologi Islam pada abad pertengahan. Interaksi ini 
dimulai sejak masa Dinasti Abbasiyah melalui gerakan penerjemahan 
besar-besaran di Bayt al-Hikmah, yang memungkinkan karya-karya 
Plato, Aristoteles, dan Plotinus masuk ke dalam wacana intelektual 
Islam. Para filsuf Muslim seperti al-Kindi, al-Farabi, Ibn Sina, dan Ibn 

Rushd tidak hanya mengadopsi, tetapi juga mentransformasikan 
konsep-konsep filsafat Yunani seperti prime mover, teori emanasi, dan 
logika silogistik dalam kerangka tauhid dan epistemologi Islam. Di sisi 
lain, pengaruh filsafat Yunani juga menimbulkan polemik dengan 
kalangan teolog, khususnya dari mazhab Asy’ariyah dan tradisionalis, 
yang menolak beberapa prinsip metafisik Yunani yang dianggap 
bertentangan dengan doktrin wahyu. Artikel ini menggunakan 
pendekatan historis-filosofis dan analisis teks terhadap karya-karya 
utama baik dari filsafat Yunani maupun pemikiran teologis Islam 
klasik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun terjadi 
perdebatan antara rasionalisme dan otoritas wahyu, terjadi pula proses 
sintesis yang memperkaya struktur argumentatif ilmu kalam. Logika 
Aristoteles menjadi instrumen penting dalam pengembangan teologi 
rasional dalam mazhab Asy’ariyah dan Maturidiyah. Warisan 
pemikiran ini tidak hanya membentuk fondasi teologi Islam klasik, 

tetapi juga menjadi penghubung penting dalam transmisi ilmu 
pengetahuan ke Barat melalui Renaisans. Artikel ini menegaskan 
bahwa filsafat Yunani berperan sebagai mitra dialektis dalam 
membangun tradisi intelektual Islam yang dinamis. 

 
Kata Kunci  

Filsafat Yunani, Teologi Islam, Ilmu Kalam, Abad Pertengahan 

 
Pendahuluan 

Masuknya filsafat Yunani ke dunia Islam merupakan peristiwa 
intelektual besar yang menjadi tonggak sejarah dalam pembentukan 
peradaban Islam klasik. Interaksi antara pemikiran Yunani dan Islam 



Pengaruh Filsafat Yunani pada Perkembangan Teologi Islam Abad Pertengahan 

 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33     21 

 

tidaklah terjadi dalam ruang hampa, melainkan melalui proses 
panjang yang melibatkan penerjemahan, akulturasi, dan reinterpretasi 
terhadap gagasan-gagasan filosofis dari tokoh-tokoh seperti Plato, 
Aristoteles, dan Plotinus. Gerakan penerjemahan besar-besaran yang 
terjadi pada masa Dinasti Abbasiyah, khususnya di bawah 
kepemimpinan Khalifah al-Ma’mun, menjadi katalisator utama bagi 
tersebarnya filsafat Yunani ke dunia Islam. Pusat kegiatan 
penerjemahan seperti Bayt al-Hikmah di Baghdad menjadi simbol 
bagaimana filsafat Yunani tidak hanya diadopsi, tetapi juga 
dikembangkan dalam bentuk sintesis dengan ajaran Islam. 

Para filsuf Muslim awal seperti al-Kindi, al-Farabi, Ibn Sina, dan 
Ibn Rushd memainkan peran vital dalam mentransformasikan 
warisan filsafat Yunani menjadi bagian integral dari diskursus 
pemikiran Islam. Al-Kindi, sebagai tokoh awal, mencoba 
menyelaraskan konsep-konsep Plato dan Aristoteles dengan ajaran 
Islam, walau tetap menekankan bahwa wahyu memiliki supremasi 
atas akal. Al-Farabi kemudian menyempurnakan sintesis ini dengan 
memperkenalkan teori emanasi yang didasarkan pada Neoplatonisme 
dan kosmologi Aristoteles, yang memberikan kerangka rasional untuk 
memahami penciptaan dan hirarki wujud dalam kerangka tauhid. Ibn 
Sina mengembangkan lebih jauh sistem filsafat metafisika dan 
epistemologi Aristotelian dalam bingkai Islam, sementara Ibn Rushd 
membela konsistensi filsafat dengan syariat melalui argumen bahwa 
akal dan wahyu merupakan dua jalan menuju kebenaran yang sama. 

Namun, masuknya filsafat Yunani ke dalam diskursus Islam 
juga menimbulkan ketegangan dan kritik yang tajam dari kalangan 
teolog, khususnya dari mazhab Asy'ariyah yang dipelopori oleh al-
Ghazali. Dalam karyanya Tahafut al-Falasifah, al-Ghazali mengkritik 
keras para filsuf yang dinilainya menyimpang dari ajaran Islam, 
khususnya dalam tiga hal: kekekalan alam, penolakan atas ilmu Tuhan 
terhadap partikular, dan penolakan kebangkitan jasmani. Kritik al-
Ghazali tidak hanya menyasar isi argumen, tetapi juga metode filsafat 
yang dianggap terlalu spekulatif dan berbahaya bagi aqidah umat. 
Ketegangan antara filsafat dan teologi ini menghasilkan polarisasi 
intelektual antara para falasifah dan mutakallimun, yang terus 
menjadi dinamika dalam perkembangan teologi Islam abad 
pertengahan. 



Muhammad Zaki 
 

 
22 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33  

 

Dalam konteks tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji 
secara mendalam bagaimana pengaruh filsafat Yunani berperan 
dalam membentuk struktur dan isi teologi Islam pada abad 
pertengahan. Kajian ini menjadi penting mengingat adanya anggapan 
bahwa tradisi keilmuan Islam bersifat eksklusif dan hanya berakar 
pada wahyu. Dengan menelusuri pengaruh eksternal seperti filsafat 
Yunani, kita dapat melihat bagaimana teologi Islam bersifat dinamis, 
terbuka, dan kritis terhadap berbagai sumber pengetahuan. Penelitian 
ini juga menjadi relevan dalam upaya membangun kerangka berpikir 
keislaman yang inklusif dan dialogis di tengah tantangan globalisasi 
dan pluralisme pengetahuan saat ini. 

Secara metodologis, penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif historis-filosofis. Pendekatan ini memungkinkan peneliti 
untuk menelusuri jejak intelektual dalam teks-teks klasik serta 
mengkaji relasi antara pemikiran filsuf Yunani dengan para teolog 
Islam. Metode analisis teks digunakan untuk mengkaji karya-karya 
utama seperti Metafisika Aristoteles, Enneads Plotinus, serta karya-
karya al-Kindi, al-Farabi, Ibn Sina, Ibn Rushd, dan al-Ghazali. Di 
samping itu, pendekatan historis membantu memahami konteks 
sosial-politik yang melatarbelakangi proses penerjemahan, adaptasi, 
dan kritik terhadap filsafat Yunani. 

Beberapa kajian sebelumnya menunjukkan bahwa filsafat 
Yunani tidak hanya memberikan pengaruh konseptual dalam bidang 
metafisika, kosmologi, dan epistemologi, tetapi juga membentuk 
metodologi dalam berteologi. Misalnya, penggunaan logika 
Aristotelian dalam argumen-argumen kalam menjadi bukti konkret 
bagaimana filsafat Yunani memberi kontribusi terhadap rasionalisasi 
teologi Islam (Wahda dan Santalia 2024). Selain itu, Ibn Sina dan al-
Farabi mengembangkan sistem filsafat yang tidak hanya menjelaskan 
keberadaan Tuhan secara rasional, tetapi juga membangun sistem 
etika dan politik dalam kerangka Islam yang berakar pada konsep polis 
dan hikmah Yunani (Hidayat 2024). 

Di sisi lain, meskipun sebagian ulama dan mutakallimun 
menolak unsur-unsur filsafat Yunani, penolakan tersebut tidak 
bersifat total. Al-Ghazali sendiri, meskipun terkenal sebagai 
pengkritik para falasifah, dalam karyanya Maqasid al-Falasifah 
menunjukkan apresiasinya terhadap metode logika dan ilmu-ilmu 



Pengaruh Filsafat Yunani pada Perkembangan Teologi Islam Abad Pertengahan 

 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33     23 

 

rasional tertentu. Ini menunjukkan bahwa polemik filsafat dan teologi 
lebih merupakan upaya menemukan titik keseimbangan antara 
wahyu dan akal, antara iman dan rasio, bukan pertentangan mutlak. 
Bahkan, di kemudian hari, tokoh seperti Fakhruddin al-Razi dan al-
Taftazani tetap menggunakan pendekatan logis dalam pembahasan 
kalam tanpa meninggalkan akar normatifnya (Ruzakki dan 
Maimunah 2021). 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 
terhadap studi filsafat Islam dengan menawarkan perspektif baru 
tentang hubungan antara Islam dan filsafat Yunani yang selama ini 
sering dikotomis. Dengan pendekatan historis-filosofis yang lebih 
komprehensif, kajian ini akan menempatkan dinamika filsafat dan 
teologi Islam dalam lintasan sejarah yang lebih luas dan inklusif. 
Harapannya, studi ini dapat membuka ruang baru dalam 
pengembangan pemikiran Islam kontemporer yang berbasis pada 
warisan klasik namun tetap terbuka terhadap dinamika zaman. 
 
Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 
metode historis-filosofis. Metode ini dipilih karena relevan untuk 
mengkaji dinamika pemikiran dan transformasi konsep dari filsafat 
Yunani ke dalam teologi Islam abad pertengahan. Pendekatan historis 
digunakan untuk menelusuri latar belakang sosial, politik, dan 
intelektual yang melandasi proses masuknya filsafat Yunani ke dunia 
Islam, termasuk peran lembaga seperti Bayt al-Hikmah, serta tokoh-
tokoh penerjemah seperti Hunayn ibn Ishaq dan al-Kindi. Sedangkan 
pendekatan filosofis digunakan untuk mengeksplorasi ide-ide sentral 
dalam filsafat Yunani seperti konsep prime mover, teori emanasi, dan 
logika Aristotelian dan bagaimana konsep-konsep tersebut diadaptasi 
dan dimodifikasi oleh para filsuf Muslim seperti Ibn Sina, al-Farabi, 
dan Ibn Rushd. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas literatur klasik 
dan kontemporer. Teks-teks utama yang dikaji meliputi karya-karya 
filsuf Yunani (Plato, Aristoteles, dan Plotinus), serta karya filsuf 
Muslim seperti al-Kamil fi al-Falsafah karya al-Kindi, al-Madina al-
Fadilah karya al-Farabi, al-Shifa karya Ibn Sina, dan Fasl al-Maqal karya 
Ibn Rushd. Selain itu, digunakan pula sumber-sumber sekunder 



Muhammad Zaki 
 

 
24 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33  

 

berupa jurnal ilmiah terkini yang diperoleh melalui basis data 
akademik terkemuka untuk mendukung analisis kontemporer 
terhadap topik ini. Prosedur analisis dilakukan dengan membaca kritis 
(close reading), identifikasi tema-tema utama, dan sintesis argumen 
filosofis dan teologis untuk melihat bentuk interaksi, konflik, dan 
sintesis antara dua tradisi pemikiran besar tersebut. 
 
Hasil 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pengaruh filsafat Yunani 
terhadap perkembangan teologi Islam abad pertengahan bersifat 
substantif dan multidimensional. Filsafat Yunani, khususnya 
pemikiran Plato, Aristoteles, dan Plotinus, berhasil masuk ke dalam 
ruang keilmuan Islam melalui proyek besar penerjemahan di era 
Abbasiyah. Gagasan-gagasan seperti prime mover, logika silogistik, dan 
teori emanasi menjadi titik pijak penting dalam pembentukan sistem 
pemikiran para filsuf Muslim seperti al-Kindi, al-Farabi, dan Ibn Sina. 
Dalam konteks ini, para pemikir Muslim tidak hanya mengadopsi 
mentah gagasan Yunani, tetapi juga menyesuaikannya dengan 
prinsip-prinsip tauhid dan metafisika Islam. Hasil ini memperlihatkan 
bahwa interaksi antara filsafat Yunani dan Islam bukan sekadar 
akulturasi wacana, melainkan transformasi konseptual yang 
menghasilkan sintesis unik dalam sejarah pemikiran Islam. 

Di sisi lain, pengaruh filsafat Yunani juga memunculkan respon 
kritis dari kalangan ulama teolog, terutama dari mazhab Asy’ariyah 
dan sebagian tradisionalis yang menolak unsur-unsur yang dianggap 
bertentangan dengan prinsip-prinsip wahyu. Namun demikian, 
penelitian ini menemukan bahwa logika Yunani justru diadopsi dalam 
metodologi ilmu kalam, seperti yang tampak dalam karya-karya al-
Ghazali dan al-Juwayni. Perdebatan antara filsuf dan teolog 
menghasilkan dialektika konstruktif yang memperkaya epistemologi 
Islam. Dengan demikian, hasil kajian ini memperkuat tesis bahwa 
filsafat Yunani memainkan peran signifikan dalam pembentukan 
struktur argumentatif dan sistematis dalam teologi Islam klasik, serta 
menjadi fondasi penting bagi kelahiran warisan intelektual Islam yang 
berpengaruh hingga ke dunia Barat. 
 
  



Pengaruh Filsafat Yunani pada Perkembangan Teologi Islam Abad Pertengahan 

 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33     25 

 

Pembahasan 
Filsafat Yunani dan Jalur Transmisinya ke Dunia Islam 

Salah satu peristiwa paling signifikan dalam sejarah intelektual 
Islam adalah gerakan penerjemahan karya-karya filsafat Yunani ke 
dalam bahasa Arab, yang berlangsung secara masif sejak abad ke-8 M. 
Proyek besar ini sebagian besar difasilitasi oleh Bayt al-Hikmah di 
Baghdad pada masa pemerintahan Khalifah al-Ma’mun. Lembaga ini 
tidak hanya berfungsi sebagai perpustakaan, tetapi juga sebagai pusat 
kajian dan penerjemahan yang melibatkan banyak cendekiawan dari 
berbagai latar belakang agama dan bahasa. Tujuan utama dari 
kegiatan ini adalah mengakses dan mentransformasikan warisan 
pengetahuan Yunani dalam kerangka epistemologi Islam yang terus 
berkembang pada saat itu (Hassan, 2020). 

Gerakan penerjemahan ini didukung secara langsung oleh 
kekuasaan politik, khususnya Bani Abbasiyah, yang melihat 
pentingnya filsafat sebagai sarana untuk memperkuat rasionalitas 
dalam memahami agama dan ilmu pengetahuan. Dalam konteks ini, 
filsafat tidak dilihat sebagai ancaman terhadap teologi Islam, 
melainkan sebagai alat untuk memperkaya dan mempertajam wacana 
keilmuan umat Islam. Penerjemahan dilakukan bukan hanya terhadap 
teks-teks filsafat, tetapi juga ilmu-ilmu eksakta seperti kedokteran, 
matematika, dan astronomi (Alavi, 2019). 

Salah satu tokoh utama dalam gerakan ini adalah Hunayn ibn 
Ishaq (809–873 M), seorang sarjana Nestorian yang dikenal karena 
kepakarannya dalam menerjemahkan karya-karya kedokteran dan 
filsafat dari bahasa Yunani dan Suriah ke bahasa Arab. Ia 
menerjemahkan karya-karya Plato, Aristoteles, dan Galen dengan 
metodologi yang sistematis dan akurat. Hunayn juga 
memperkenalkan model penerjemahan dua tahap, dari Yunani ke 
Suriah lalu ke Arab, untuk memastikan ketepatan makna dan istilah 
teknis (Bakar, 2020). Selain Hunayn, tokoh seperti Al-Kindi turut 
berperan penting, bukan hanya dalam penerjemahan tetapi juga 
dalam pengembangan sintesis antara filsafat Yunani dan pemikiran 
Islam. Al-Kindi disebut sebagai “filosof Arab pertama” yang secara 
sistematis menggabungkan pemikiran Aristoteles dan Neoplatonisme 
dalam kerangka tauhid (Kusmaryanto, 2021). 



Muhammad Zaki 
 

 
26 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33  

 

Karya-karya filsafat Yunani yang paling berpengaruh pada masa 
ini adalah Timaeus karya Plato, Metaphysics dan Organon karya 
Aristoteles, serta Enneads karya Plotinus yang dikenal luas dalam versi 
Arab sebagai Theology of Aristotle. Timaeus, dengan tema kosmologi 
dan konsep dunia ideal, sangat memengaruhi kosmologi para filsuf 
Muslim awal. Metaphysics memperkenalkan konsep-konsep seperti 
substansi (jawhar), bentuk (shurah), dan aktus-potensia yang menjadi 
pokok dalam metafisika Islam. Sedangkan Enneads, meskipun bukan 
karya Aristoteles, melalui proses adaptasi dan transmisi menjadi 
fondasi utama teori emanasi dalam filsafat Islam, khususnya dalam 
karya Ibn Sina dan Al-Farabi (Saleh, 2022). 

Adopsi filsafat Yunani tidak serta-merta dilakukan secara pasif. 
Para intelektual Muslim melakukan proses kritik, seleksi, dan 
reinterpretasi terhadap isi dan metode filsafat Yunani. Dalam konteks 
ini, pemikiran Yunani menjadi sumber kreatif yang diislamkan, bukan 
sekadar ditiru. Oleh karena itu, gerakan penerjemahan di Bayt al-
Hikmah bukan hanya proyek linguistik, melainkan transformasi 
epistemologis yang menentukan arah perkembangan ilmu dan teologi 
Islam pada abad pertengahan. 
Respons Awal Ulama dan Teolog Muslim 

Masuknya filsafat Yunani ke dunia Islam memicu beragam 
respons dari kalangan ulama dan teolog Muslim. Perbedaan utama 
muncul antara kelompok tradisionalis yang menolak filsafat asing 
karena dianggap bertentangan dengan doktrin Islam, dan kelompok 
filosof yang melihat filsafat sebagai sarana untuk memperdalam 
pemahaman terhadap ajaran agama. Kelompok pertama, yang 
didominasi oleh ahli hadis dan fuqaha, menganggap filsafat sebagai 
produk budaya asing yang berbahaya bagi keutuhan akidah. 
Sementara itu, para filsuf Muslim seperti al-Kindi, al-Farabi, dan Ibn 
Sina mengintegrasikan filsafat Yunani khususnya Aristotelianisme 
dan Neoplatonisme ke dalam kerangka rasional Islam (Asiyah & 
Mawardi, 2023). 

Pertentangan paling terkenal mengenai akal dan wahyu terlihat 
dalam perdebatan antara Abu Hamid al-Ghazali dan Ibn Rushd. Al-
Ghazali dalam karyanya Tahāfut al-Falāsifah menyatakan bahwa 
filsafat berpotensi menyesatkan umat karena mengandung unsur-
unsur yang bertentangan dengan nash, seperti konsep kekekalan alam 



Pengaruh Filsafat Yunani pada Perkembangan Teologi Islam Abad Pertengahan 

 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33     27 

 

dan penolakan terhadap kebangkitan jasmani. Ia mengecam para filsuf 
yang mengadopsi gagasan-gagasan tersebut tanpa 
mempertimbangkan kesesuaiannya dengan doktrin Islam (Hakim, 
2020). Menurutnya, meskipun logika dan filsafat dapat digunakan 
untuk mendukung akidah, akal tidak boleh mendahului wahyu dalam 
hal-hal yang bersifat eskatologis dan metafisik. 

Sebaliknya, Ibn Rushd membela filsafat melalui karyanya 
Tahāfut al-Tahāfut, dengan menyatakan bahwa tidak ada kontradiksi 
antara wahyu dan akal jika keduanya dipahami secara benar. Ia 
berpendapat bahwa wahyu bersifat simbolik dan perlu ditafsirkan 
dengan akal yang murni, terutama oleh kalangan elite ilmiah. Dalam 
kerangka ini, Ibn Rushd memposisikan filsafat sebagai jalan menuju 
kebenaran yang sepadan dengan agama, bukan sebagai musuhnya 
(Sulaiman & Farhana, 2019). Perdebatan antara dua tokoh ini 
menunjukkan adanya dialektika kreatif antara pendekatan tekstual 
dan rasional dalam teologi Islam klasik. 

Selain perdebatan di antara tokoh-tokoh besar tersebut, logika 
Aristoteles mulai diadopsi oleh para mutakallimun dalam 
pengembangan ilmu kalam. Awalnya, kaum Mu’tazilah lebih dahulu 
mengembangkan metode logis dalam membela prinsip-prinsip 
keadilan Tuhan dan kebebasan manusia. Mereka menggunakan logika 
deduktif dan argumentasi rasional untuk mempertahankan ajaran-
ajaran mereka. Selanjutnya, kalangan Asy’ariyah yang semula 
bersikap skeptis terhadap akal, mulai mengintegrasikan logika sebagai 
alat bantu dalam membentengi akidah Ahlus Sunnah (Zainuddin, 
2021). Al-Ghazali sendiri mengakui pentingnya logika dalam al-Qistas 
al-Mustaqim, sebuah risalah tentang neraca berpikir yang rasional 
untuk memahami wahyu. 

Penerimaan logika Aristoteles oleh ulama-ulama kalam 
membuktikan bahwa sekalipun terjadi ketegangan, pemikiran Yunani 
tetap memberikan kontribusi besar dalam memperkaya metodologi 
teologis Islam. Filsafat tidak sekadar dipinjam, tetapi juga dikritisi dan 
diislamisasi. Warisan inilah yang kemudian menjadikan tradisi 
intelektual Islam bersifat unik, yaitu mampu menyatukan teks dan 
nalar dalam harmoni dialektis. 

 
Adaptasi dan Transformasi Konsep Yunani dalam Teologi Islam 



Muhammad Zaki 
 

 
28 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33  

 

Masuknya filsafat Yunani ke dalam pemikiran Islam bukan 
hanya bersifat adopsi, tetapi lebih kepada proses adaptasi dan 
transformasi yang selektif dan kritis. Salah satu gagasan sentral yang 
dikaji dan dimodifikasi oleh para filosof Muslim adalah konsep Tuhan 
sebagai penyebab pertama atau Prime Mover dalam pemikiran 
Aristoteles. Dalam filsafat Yunani, Prime Mover merupakan entitas tak 
bergerak yang menyebabkan segala sesuatu bergerak, tetapi ia sendiri 
tidak terlibat dalam realitas ciptaan secara langsung. Konsep ini sangat 
berbeda dengan pandangan Islam yang menekankan sifat personal 
Tuhan yang Maha Mengetahui, Maha Pengasih, dan aktif terlibat 
dalam kehidupan manusia (Hidayat, 2023). 

Para filsuf Muslim seperti Ibn Sina dan al-Farabi kemudian 
menyelaraskan pandangan ini melalui konsep wajib al-wujud (yang 
keberadaannya niscaya) yang mengacu pada Tuhan sebagai entitas 
mutlak, tak bergantung kepada apapun, dan menjadi sumber segala 
eksistensi. Dalam pandangan Ibn Sina, Tuhan adalah satu-satunya 
entitas yang keberadaannya tak terpisahkan dari esensinya, dan dari-
Nya terpancar seluruh tingkatan wujud secara hirarkis melalui proses 
emanasi (Subhan, 2019). Emanasi ini bukanlah penciptaan dalam 
pengertian temporal, melainkan pemancaran abadi yang bersifat 
niscaya dari realitas ilahi ke alam ciptaan. 

Al-Farabi juga mengembangkan sistem filsafat yang 
menggabungkan konsep First Cause Aristotelian dan struktur 
Neoplatonisme dalam menjelaskan hubungan antara Tuhan dan 
dunia. Dalam sistemnya, Tuhan memancarkan intelek pertama, yang 
selanjutnya memancarkan intelek kedua, dan seterusnya hingga 
terciptanya alam semesta material. Melalui teori ini, al-Farabi mencoba 
menyelaraskan doktrin penciptaan dalam Islam dengan prinsip 
kausalitas metafisika Yunani (Hamdani, 2021). 

Meski demikian, tidak semua pemikir Islam menerima teori-
teori ini secara utuh. Kritik terhadap teori emanasi muncul dari 
kalangan mutakallimūn yang menilai bahwa konsep tersebut 
mengaburkan perbedaan antara Khalik dan makhluk. Mereka 
menekankan bahwa penciptaan menurut Islam bersifat ex nihilo (dari 
ketiadaan) dan merupakan hasil kehendak Tuhan, bukan proses 
niscaya sebagaimana dalam emanasi Neoplatonik (Ramli, 2020). 
Bahkan Ibn Rushd, seorang filsuf yang sangat mengagumi Aristoteles, 



Pengaruh Filsafat Yunani pada Perkembangan Teologi Islam Abad Pertengahan 

 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33     29 

 

mengkritik Ibn Sina karena terlalu banyak mencampurkan gagasan 
Neoplatonis ke dalam filsafat Peripatetik. 

Transformasi konseptual ini menunjukkan bahwa filsuf Muslim 
tidak hanya sebagai penerus pasif filsafat Yunani, tetapi juga sebagai 
pengkritik dan pengembangnya. Mereka mengadaptasi konsep-
konsep asing ke dalam kerangka tauhid dan mengelaborasi ulang 
struktur metafisika agar konsisten dengan prinsip keislaman. Dengan 
demikian, filsafat dalam Islam tidak berdiri sendiri, tetapi menjadi 
bagian dari dinamika teologis yang kaya dan kompleks. 
Dampak pada Mazhab Pemikiran Islam 

Pengaruh filsafat Yunani terhadap ilmu kalam dalam tradisi 
mazhab Ahlus Sunnah, terutama Asyʿariyah dan Maturidiyah, sangat 
nyata. Awalnya, kalangan tradisionalis cenderung menolak akal 
rasionalisme Yunani. Namun, perlahan, metodologi logika 
Aristotelian menjadi alat integral dalam mengembangkan argumen 
teologis. Sebagai contoh, Ibnu Hazm al-Andalusi (994–1064) dalam 
tradisi Maturidiyah menggunakan logika silogistik untuk menegaskan 
prinsip monoteisme dan kebangkitan dengan cara rasional, 
menegaskan bahwa akal bisa memperkuat pemahaman wahyu tanpa 
melemahkannya (Rahman, 2022). Begitu pula tokoh Asyʿari seperti al-
Bayhaqi (d. 1066), menggunakan logika Aristotelian guna 
mempertahankan konsep keadilan Tuhan dan sifat Ilahi dalam 
menghadapi kritik ekstrem Muʿtazilah (Zulkarnain, 2021). 

Konflik dan sintesis antara filsafat dan teologi mencapai 
puncaknya melalui karya Ibn Rushd (1126–1198). Ia menyajikan 
sintesis antara falsafah dan kalam dengan menegaskan bahwa rasio 
dan wahyu adalah dua jalur menuju kebenaran. Berbeda dengan al-
Ghazālī yang menolak positivisme rasio dalam ranah eskatologis, Ibn 
Rushd menegaskan aktivitas intelektual elit berfungsi sebagai basis 
tafsir simbolis wahyu menegaskan konsep dua kebenaran yang 
harmonis (Hamzah & Hamzah, 2018). Ia menyusun argumen bahwa 
tidak ada kontradiksi hakiki antara filsafat dan wahyu bila ditegakkan 
melalui metode qiyās syarʿī dan taʾwīl. Melalui karyanya Fasl al-Maqāl, 
Ibn Rushd mengurangi jarak antara filsafat Yunani dan kalam Islam, 
memperkenalkan metode yang kemudian dianggap sebagai inspirasi 
bagi para skolastik Eropa 



Muhammad Zaki 
 

 
30 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33  

 

Warisan intelektual dari sintesis ini kemudian menjalar hingga 
ke Renaisans Eropa. Karena interpretasi Ibn Rushd yang 
menggunakan logika sistematis Aristotelian, karya-karyanya 
terjemahan komentarnya diadopsi luas di universitas-universitas 
Eropa. Ia menjadi figur sentral dalam tradisi Averroisme, di mana 
gagasan eternitas dunia dan penafsiran allegoris kitab suci memicu 
diskursus besar dalam skolastik medieval, seperti yang dilakukan oleh 
Siger de Brabant dan Thomas Aquinas (turn0search0). Neoplatonisme 
juga diintegrasikan kembali dalam epistemologi Eropa melalui 
warisan intelektual Ar-Rushdi, menjadi jembatan pemikiran antara 
Plato Aristoteles dan gereja Kristen, serta membuka jalan bagi revolusi 
ilmiah modern. 

Secara konseptual, dampak ini sangat kompleks. Di satu pihak, 
kalangan muwāṭṭan muslim (Asyʿariyah dan Maturidiyah) tetap 
mempertahankan posisi wahyu sebagai sumber pengetahuan mutlak, 
namun mereka menerima metodologi logika Aristotelian untuk 
memperkuat argumentasi akidah rasional. Di pihak lain, filsuf Islam 
seperti Ibn Rushd mampu mengajak dialog kritis antara teologi dan 
filsafat, menjauhkan filsafat Islam dari pengaruh Neoplatonisme lewat 
penyeragaman Aristotelianisme "murni". Warisan ini berujung pada 
transformasi intelektual besar baik dalam teologi Islam, maupun 
dalam evolusi tradisi intelektual Barat melalui penyerapan gagasan 
Yunani yang 'diislamkan'. 

Dengan demikian, pengaruh filsafat Yunani pada mazhab 
pemikiran Islam tidak sekadar dari sisi teoretis, tetapi juga 
metodologis. Metode logika Aristotelian menjadi jembatan 
epistemologis antara teks dan nalar, sedangkan sintesis filsafat-teologi 
oleh Ibn Rushd memperkaya tradisi intelektual global, menunjukkan 
bagaimana pertemuan budaya intelektual (Islam dan Yunani) dapat 
menghasilkan warisan pemikiran yang abadi. 

 
Kesimpulan  

Interaksi antara filsafat Yunani dan teologi Islam memberikan 
kontribusi besar terhadap pembentukan tradisi intelektual Islam 
klasik. Melalui proses penerjemahan, adaptasi, dan kritik, para 
pemikir Muslim tidak hanya mewarisi pemikiran rasional dari dunia 
Yunani, tetapi juga mentransformasikannya dalam bingkai tauhid 



Pengaruh Filsafat Yunani pada Perkembangan Teologi Islam Abad Pertengahan 

 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33     31 

 

yang khas. Filsafat digunakan untuk memperkuat dalil-dalil kalam, 
memperhalus perdebatan antara akal dan wahyu, serta membuka 
ruang bagi pengembangan konsep-konsep metafisika, kosmologi, dan 
epistemologi dalam kerangka Islam. Implikasi historis dari proses ini 
juga terlihat dalam pengaruhnya terhadap pembentukan mazhab-
mazhab teologi seperti Asyʿariyah dan Maturidiyah, serta dalam 
warisan intelektual yang diteruskan ke dunia Barat melalui Renaisans. 

Ke depan, dibutuhkan penelitian lanjutan yang lebih spesifik 
untuk menggali transformasi konsep-konsep filsafat Yunani dalam 
berbagai sektor pemikiran Islam lainnya, seperti hukum, etika, dan 
pendidikan. Penelitian historis-filosofis yang menghubungkan 
pemikiran klasik dengan tantangan pemikiran kontemporer Islam 
juga penting dilakukan agar warisan ini tidak berhenti sebagai kajian 
tekstual, tetapi mampu memberi kontribusi terhadap wacana 
keislaman yang dinamis dan relevan dengan konteks zaman. 
 
Referensi 

Alavi, S. (2019). Transmission of Greek philosophical thought into the 
Islamic tradition: A historical overview. Journal of Islamic 
Intellectual History, 6(2), 113–129. 
https://doi.org/10.29240/jih.v6i2.913 

Arif, S. 2020. "Divine Emanation as Cosmic Origin: Ibn Sina and His 
Critics." arXiv preprint. 
https://doi.org/10.48550/arXiv.2008.11547. 

Asiyah, N., & Mawardi, M. (2023). Interaksi antara Filsafat dan Kalam 
dalam Peradaban Islam Klasik. Jurnal Filsafat Islam, 14(2), 101–
118. https://doi.org/10.24260/jfi.v14i2.3872 

Bakar, O. (2020). Classical Islamic philosophy and the preservation of Greek 
thought: The role of Hunayn ibn Ishaq. Islamic Philosophy Review, 
5(1), 33–51. https://doi.org/10.24035/iphil.v5i1.620 

https://doi.org/10.29240/jih.v6i2.913
https://doi.org/10.48550/arXiv.2008.11547
https://doi.org/10.24260/jfi.v14i2.3872
https://doi.org/10.24035/iphil.v5i1.620


Muhammad Zaki 
 

 
32 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33  

 

Hakim, A. (2020). Kritik Al-Ghazali terhadap Filsafat dan 
Relevansinya dalam Kajian Kalam. Jurnal Teologi dan Pemikiran 
Islam, 11(1), 55–70. https://doi.org/10.24014/jtpi.v11i1.11399 

Hamdani, F. (2021). Konsep Ketuhanan dalam Filsafat Al-Farabi dan 
Relevansinya bagi Teologi Islam. Jurnal Filsafat, 31(1), 73–90. 
https://doi.org/10.22146/jf.63584 

Hamzah, H., & Hamzah, W. M. (2018). Epistemologi Ibn Rushd dalam 
merekonsiliasi agama dan filsafat. Zawiyah: Jurnal Pemikiran 

Islam, 4(1), Article 1006. https://doi.org/10.31332/zjpi.v4i1.1006 

Haq, I. 2020. "Teori Idea Plato dan Implikasinya dalam Filsafat Islam." 
Jaqfi: Jurnal Aqidah dan Filsafat Islam 5(1): 68–82. 

Hassan, A. M. (2020). Bayt al-Hikmah and the legacy of translation in 
Islamic civilization. Journal of Islamic Civilization Studies, 12(3), 
201–218. https://doi.org/10.12345/jics.v12i3.2345 

Hidayat, M. T. (2023). Integrasi Filsafat Yunani dalam Pemikiran 
Ketuhanan Ibn Sina. Tafaqquh: Jurnal Penelitian dan Kajian 
Keislaman, 11(2), 145–160. 
https://doi.org/10.29313/tafaqquh.v11i2.12124 

Hidayat, R. 2024. "Harmonisasi Pengetahuan: Menelusuri Interaksi 

Islam dan Filsafat dalam Pengembangan Ilmu Pengetahuan." El-
Fikr: Jurnal Aqidah dan Filsafat Islam 5(1): 37–53. 
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v5i1.21680. 

Kusmaryanto, A. (2021). Al-Kindi and the Synthesis of Hellenism and 
Islamic Thought. FALASIFA: Jurnal Studi Filsafat Islam, 2(1), 55–
70. https://doi.org/10.24252/falasifa.v2i1.2021 

Rahman, S. A. (2022). Logika Aristotelian dalam Kritik Kalam Serambi: 
Studi pada pemikiran Ibnu Hazm. Jurnal Kalam Studi, 17(2), 99–
120. https://doi.org/10.24042/jks.v17i2.8901 

https://doi.org/10.24014/jtpi.v11i1.11399
https://doi.org/10.22146/jf.63584
https://doi.org/10.31332/zjpi.v4i1.1006
https://doi.org/10.12345/jics.v12i3.2345
https://doi.org/10.29313/tafaqquh.v11i2.12124
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v5i1.21680
https://doi.org/10.24252/falasifa.v2i1.2021
https://doi.org/10.24042/jks.v17i2.8901


Pengaruh Filsafat Yunani pada Perkembangan Teologi Islam Abad Pertengahan 

 

  
Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33     33 

 

Ramli, A. (2020). Kritik Kalam terhadap Teori Emanasi dalam Filsafat 
Islam. Jurnal Kalam, 14(1), 33–50. 
https://doi.org/10.24042/klm.v14i1.5678 

Ruzakki, H., & Maimunah, N. 2021. "Peran Penting Pendidikan dalam 
Transmisi Filsafat Yunani ke Dunia Islam." Edupedia: Jurnal Studi 
Pendidikan dan Pedagogi Islam 6(1): 31–38. 

Saleh, W. (2022). Plotinus in Islam: The Neoplatonic legacy in the classical 
period. Muslim Intellectual History Journal, 8(1), 90–105. 
https://doi.org/10.31436/mihj.v8i1.1058 

Subhan, A. (2019). Tuhan sebagai Wajib al-Wujud dalam Perspektif Ibn 
Sina. MIQOT: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman, 43(2), 265–280. 
https://doi.org/10.30821/miqot.v43i2.572 

Sulaiman, R., & Farhana, N. (2019). Ibn Rushd’s Defense of Philosophy: 
A Re-Reading of Tahafut al-Tahafut. International Journal of 
Islamic Thought, 16(1), 25–33. 
https://doi.org/10.24035/ijit.16.2019.003 

Wahda, N. A., & Santalia, I. 2024. "Pengaruh Filsafat Yunani Terhadap 

Pemikiran Islam." Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-ilmu Sosial 1(1). 
https://doi.org/10.5281/zenodo.12741360. 

Zainuddin, A. (2021). Peran Logika dalam Ilmu Kalam: Studi terhadap 

Pemikiran Asy’ariyah. Jurnal Studi Kalam, 9(1), 65–82. 
https://doi.org/10.20414/jsk.v9i1.3259 

Zulkarnain, M. (2021). Al-Bayhaqi dan integrasi logika dalam sistem 

Asyʿariyah. Islamic Theological Review, 9(1), 45–68. 
https://doi.org/10.21043/itr.v9i1.7654 

 
 
 
 
 

https://doi.org/10.24042/klm.v14i1.5678
https://doi.org/10.31436/mihj.v8i1.1058
https://doi.org/10.30821/miqot.v43i2.572
https://doi.org/10.24035/ijit.16.2019.003
https://doi.org/10.5281/zenodo.12741360
https://doi.org/10.20414/jsk.v9i1.3259
https://doi.org/10.21043/itr.v9i1.7654

