E-ISSN: 0000-0000

W) NIHAYAH

Journal of Islamic Studies

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33
E-ISSN:
DOIL:

Pengaruh Filsafat Yunani pada Perkembangan Teologi
Islam Abad Pertengahan

Muhammad Zaki
Pascasarjana Universitas Syiah Kuala, Darussalam, Indonesia
email: zaki.safwandi@gmail.com

Article history: Received: 7 July 2025; Revised: 7 July 2025;
Accepted 8 July 2025; Published: 9 July 2025

Abstract

This article explores the significant influence of Greek philosophy on the
development of Islamic theology during the medieval period. This interaction
began in the Abbasid era through large-scale translation movements at Bayt
al-Hikmah, which enabled the works of Plato, Aristotle, and Plotinus to enter
the Islamic intellectual tradition. Muslim philosophers such as al-Kindi, al-
Farabi, Ibn Sina, and Ibn Rushd not only adopted but also transformed key
concepts of Greek philosophy such as the prime mover, emanation theory, and
Avistotelian logic within the framework of Islamic metaphysics and theology.
On the other hand, the integration of these ideas provoked critical responses
from  theological scholars, particularly from the Ash‘arite school and
traditionalist circles, who rejected some metaphysical aspects of Greek
philosophy deemed incompatible with Islamic revelation. This study employs
a historical-philosophical approach and textual analysis of primary sources
from both Greek philosophy and classical Islamic theology. The findings reveal
that despite tensions between rationalism and scriptural authority, a
constructive synthesis occurred, enriching theological argumentation.
Aristotelian logic became a crucial methodological tool in the rational
development of kalam within the Ash'arite and Maturidite traditions.
Moreover, the intellectual legacy of this synthesis contributed not only to the
systematization of Islamic theology but also played a vital role in the
transmission of knowledge to the West during the European Renaissance. This
article affirms that Greek philosophy served as a dialectical partner in the
construction of a dynamic Islamic intellectual tradition.

Author correspondence email: zaki.safwandi@gmail.com
Available online at: https:/ /journal.an-nur.org/index.php/nihayah
Copyright (c) 2025 Muhammad Zaki



mailto:zaki.safwandi@gmail.com
https://journal.an-nur.org/index.php/nihayah
mailto:zaki.safwandi@gmail.com

Muhammad Zaki

Keywords
Greek Philosophy, Islamic Theology, Kalam, Medieval Islam

Abstrak

Artikel ini membahas pengaruh signifikan filsafat Yunani terhadap
perkembangan teologi Islam pada abad pertengahan. Interaksi ini
dimulai sejak masa Dinasti Abbasiyah melalui gerakan penerjemahan
besar-besaran di Bayt al-Hikmah, yang memungkinkan karya-karya
Plato, Aristoteles, dan Plotinus masuk ke dalam wacana intelektual
Islam. Para filsuf Muslim seperti al-Kindi, al-Farabi, Ibn Sina, dan Ibn
Rushd tidak hanya mengadopsi, tetapi juga mentransformasikan
konsep-konsep filsafat Yunani seperti prime mover, teori emanasi, dan
logika silogistik dalam kerangka tauhid dan epistemologi Islam. Di sisi
lain, pengaruh filsafat Yunani juga menimbulkan polemik dengan
kalangan teolog, khususnya dari mazhab Asy’ariyah dan tradisionalis,
yang menolak beberapa prinsip metafisik Yunani yang dianggap
bertentangan dengan doktrin wahyu. Artikel ini menggunakan
pendekatan historis-filosofis dan analisis teks terhadap karya-karya
utama baik dari filsafat Yunani maupun pemikiran teologis Islam
klasik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun terjadi
perdebatan antara rasionalisme dan otoritas wahyu, terjadi pula proses
sintesis yang memperkaya struktur argumentatif ilmu kalam. Logika
Aristoteles menjadi instrumen penting dalam pengembangan teologi
rasional dalam mazhab Asy’ariyah dan Maturidiyah. Warisan
pemikiran ini tidak hanya membentuk fondasi teologi Islam klasik,
tetapi juga menjadi penghubung penting dalam transmisi ilmu
pengetahuan ke Barat melalui Renaisans. Artikel ini menegaskan
bahwa filsafat Yunani berperan sebagai mitra dialektis dalam
membangun tradisi intelektual Islam yang dinamis.

Kata Kunci
Filsafat Yunani, Teologi Islam, Ilmu Kalam, Abad Pertengahan

Pendahuluan

Masuknya filsafat Yunani ke dunia Islam merupakan peristiwa
intelektual besar yang menjadi tonggak sejarah dalam pembentukan
peradaban Islam klasik. Interaksi antara pemikiran Yunani dan Islam

20 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33



Pengaruh Filsafat Yunani pada Perkembangan Teologi Islam Abad Pertengahan

tidaklah terjadi dalam ruang hampa, melainkan melalui proses
panjang yang melibatkan penerjemahan, akulturasi, dan reinterpretasi
terhadap gagasan-gagasan filosofis dari tokoh-tokoh seperti Plato,
Aristoteles, dan Plotinus. Gerakan penerjemahan besar-besaran yang
terjadi pada masa Dinasti Abbasiyah, khususnya di bawah
kepemimpinan Khalifah al-Ma’mun, menjadi katalisator utama bagi
tersebarnya filsafat Yunani ke dunia Islam. Pusat kegiatan
penerjemahan seperti Bayt al-Hikmah di Baghdad menjadi simbol
bagaimana filsafat Yunani tidak hanya diadopsi, tetapi juga
dikembangkan dalam bentuk sintesis dengan ajaran Islam.

Para filsuf Muslim awal seperti al-Kindji, al-Farabi, Ibn Sina, dan
Ibn Rushd memainkan peran vital dalam mentransformasikan
warisan filsafat Yunani menjadi bagian integral dari diskursus
pemikiran Islam. Al-Kindi, sebagai tokoh awal, mencoba
menyelaraskan konsep-konsep Plato dan Aristoteles dengan ajaran
Islam, walau tetap menekankan bahwa wahyu memiliki supremasi
atas akal. Al-Farabi kemudian menyempurnakan sintesis ini dengan
memperkenalkan teori emanasi yang didasarkan pada Neoplatonisme
dan kosmologi Aristoteles, yang memberikan kerangka rasional untuk
memahami penciptaan dan hirarki wujud dalam kerangka tauhid. Ibn
Sina mengembangkan lebih jauh sistem filsafat metafisika dan
epistemologi Aristotelian dalam bingkai Islam, sementara Ibn Rushd
membela konsistensi filsafat dengan syariat melalui argumen bahwa
akal dan wahyu merupakan dua jalan menuju kebenaran yang sama.

Namun, masuknya filsafat Yunani ke dalam diskursus Islam
juga menimbulkan ketegangan dan kritik yang tajam dari kalangan
teolog, khususnya dari mazhab Asy'ariyah yang dipelopori oleh al-
Ghazali. Dalam karyanya Tahafut al-Falasifah, al-Ghazali mengkritik
keras para filsuf yang dinilainya menyimpang dari ajaran Islam,
khususnya dalam tiga hal: kekekalan alam, penolakan atas ilmu Tuhan
terhadap partikular, dan penolakan kebangkitan jasmani. Kritik al-
Ghazali tidak hanya menyasar isi argumen, tetapi juga metode filsafat
yang dianggap terlalu spekulatif dan berbahaya bagi agidah umat.
Ketegangan antara filsafat dan teologi ini menghasilkan polarisasi
intelektual antara para falasifah dan mutakallimun, yang terus
menjadi dinamika dalam perkembangan teologi Islam abad
pertengahan.

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33 21



Muhammad Zaki

Dalam konteks tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji
secara mendalam bagaimana pengaruh filsafat Yunani berperan
dalam membentuk struktur dan isi teologi Islam pada abad
pertengahan. Kajian ini menjadi penting mengingat adanya anggapan
bahwa tradisi keilmuan Islam bersifat eksklusif dan hanya berakar
pada wahyu. Dengan menelusuri pengaruh eksternal seperti filsafat
Yunani, kita dapat melihat bagaimana teologi Islam bersifat dinamis,
terbuka, dan kritis terhadap berbagai sumber pengetahuan. Penelitian
ini juga menjadi relevan dalam upaya membangun kerangka berpikir
keislaman yang inklusif dan dialogis di tengah tantangan globalisasi
dan pluralisme pengetahuan saat ini.

Secara metodologis, penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif historis-filosofis. Pendekatan ini memungkinkan peneliti
untuk menelusuri jejak intelektual dalam teks-teks klasik serta
mengkaji relasi antara pemikiran filsuf Yunani dengan para teolog
Islam. Metode analisis teks digunakan untuk mengkaji karya-karya
utama seperti Metafisika Aristoteles, Enneads Plotinus, serta karya-
karya al-Kindi, al-Farabi, Ibn Sina, Ibn Rushd, dan al-Ghazali. Di
samping itu, pendekatan historis membantu memahami konteks
sosial-politik yang melatarbelakangi proses penerjemahan, adaptasi,
dan kritik terhadap filsafat Yunani.

Beberapa kajian sebelumnya menunjukkan bahwa filsafat
Yunani tidak hanya memberikan pengaruh konseptual dalam bidang
metafisika, kosmologi, dan epistemologi, tetapi juga membentuk
metodologi dalam berteologi. Misalnya, penggunaan logika
Aristotelian dalam argumen-argumen kalam menjadi bukti konkret
bagaimana filsafat Yunani memberi kontribusi terhadap rasionalisasi
teologi Islam (Wahda dan Santalia 2024). Selain itu, Ibn Sina dan al-
Farabi mengembangkan sistem filsafat yang tidak hanya menjelaskan
keberadaan Tuhan secara rasional, tetapi juga membangun sistem
etika dan politik dalam kerangka Islam yang berakar pada konsep polis
dan hikmah Yunani (Hidayat 2024).

Di sisi lain, meskipun sebagian ulama dan mutakallimun
menolak unsur-unsur filsafat Yunani, penolakan tersebut tidak
bersifat total. Al-Ghazali sendiri, meskipun terkenal sebagai
pengkritik para falasifah, dalam karyanya Magasid al-Falasifah
menunjukkan apresiasinya terhadap metode logika dan ilmu-ilmu

22 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33



Pengaruh Filsafat Yunani pada Perkembangan Teologi Islam Abad Pertengahan

rasional tertentu. Ini menunjukkan bahwa polemik filsafat dan teologi
lebih merupakan upaya menemukan titik keseimbangan antara
wahyu dan akal, antara iman dan rasio, bukan pertentangan mutlak.
Bahkan, di kemudian hari, tokoh seperti Fakhruddin al-Razi dan al-
Taftazani tetap menggunakan pendekatan logis dalam pembahasan
kalam tanpa meninggalkan akar normatifnya (Ruzakki dan
Maimunah 2021).

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
terhadap studi filsafat Islam dengan menawarkan perspektif baru
tentang hubungan antara Islam dan filsafat Yunani yang selama ini
sering dikotomis. Dengan pendekatan historis-filosofis yang lebih
komprehensif, kajian ini akan menempatkan dinamika filsafat dan
teologi Islam dalam lintasan sejarah yang lebih luas dan inklusif.
Harapannya, studi ini dapat membuka ruang baru dalam
pengembangan pemikiran Islam kontemporer yang berbasis pada
warisan klasik namun tetap terbuka terhadap dinamika zaman.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
metode historis-filosofis. Metode ini dipilih karena relevan untuk
mengkaji dinamika pemikiran dan transformasi konsep dari filsafat
Yunani ke dalam teologi Islam abad pertengahan. Pendekatan historis
digunakan untuk menelusuri latar belakang sosial, politik, dan
intelektual yang melandasi proses masuknya filsafat Yunani ke dunia
Islam, termasuk peran lembaga seperti Bayt al-Hikmah, serta tokoh-
tokoh penerjemah seperti Hunayn ibn Ishaq dan al-Kindi. Sedangkan
pendekatan filosofis digunakan untuk mengeksplorasi ide-ide sentral
dalam filsafat Yunani seperti konsep prime mover, teori emanasi, dan
logika Aristotelian dan bagaimana konsep-konsep tersebut diadaptasi
dan dimodifikasi oleh para filsuf Muslim seperti Ibn Sina, al-Farabi,
dan Ibn Rushd.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas literatur klasik
dan kontemporer. Teks-teks utama yang dikaji meliputi karya-karya
filsuf Yunani (Plato, Aristoteles, dan Plotinus), serta karya filsuf
Muslim seperti al-Kamil fi al-Falsafah karya al-Kindi, al-Madina al-
Fadilah karya al-Farabi, al-Shifa karya Ibn Sina, dan Fasl al-Magal karya
Ibn Rushd. Selain itu, digunakan pula sumber-sumber sekunder

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33 23



Muhammad Zaki

berupa jurnal ilmiah terkini yang diperoleh melalui basis data
akademik terkemuka untuk mendukung analisis kontemporer
terhadap topik ini. Prosedur analisis dilakukan dengan membaca kritis
(close reading), identifikasi tema-tema utama, dan sintesis argumen
filosofis dan teologis untuk melihat bentuk interaksi, konflik, dan
sintesis antara dua tradisi pemikiran besar tersebut.

Hasil

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pengaruh filsafat Yunani
terhadap perkembangan teologi Islam abad pertengahan bersifat
substantif dan multidimensional. Filsafat Yunani, khususnya
pemikiran Plato, Aristoteles, dan Plotinus, berhasil masuk ke dalam
ruang keilmuan Islam melalui proyek besar penerjemahan di era
Abbasiyah. Gagasan-gagasan seperti prime mover, logika silogistik, dan
teori emanasi menjadi titik pijak penting dalam pembentukan sistem
pemikiran para filsuf Muslim seperti al-Kindji, al-Farabi, dan Ibn Sina.
Dalam konteks ini, para pemikir Muslim tidak hanya mengadopsi
mentah gagasan Yunani, tetapi juga menyesuaikannya dengan
prinsip-prinsip tauhid dan metafisika Islam. Hasil ini memperlihatkan
bahwa interaksi antara filsafat Yunani dan Islam bukan sekadar
akulturasi wacana, melainkan transformasi konseptual yang
menghasilkan sintesis unik dalam sejarah pemikiran Islam.

Di sisi lain, pengaruh filsafat Yunani juga memunculkan respon
kritis dari kalangan ulama teolog, terutama dari mazhab Asy’ariyah
dan sebagian tradisionalis yang menolak unsur-unsur yang dianggap
bertentangan dengan prinsip-prinsip wahyu. Namun demikian,
penelitian ini menemukan bahwa logika Yunani justru diadopsi dalam
metodologi ilmu kalam, seperti yang tampak dalam karya-karya al-
Ghazali dan al-Juwayni. Perdebatan antara filsuf dan teolog
menghasilkan dialektika konstruktif yang memperkaya epistemologi
Islam. Dengan demikian, hasil kajian ini memperkuat tesis bahwa
filsafat Yunani memainkan peran signifikan dalam pembentukan
struktur argumentatif dan sistematis dalam teologi Islam klasik, serta
menjadi fondasi penting bagi kelahiran warisan intelektual Islam yang
berpengaruh hingga ke dunia Barat.

24 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33



Pengaruh Filsafat Yunani pada Perkembangan Teologi Islam Abad Pertengahan

Pembahasan
Filsafat Yunani dan Jalur Transmisinya ke Dunia Islam

Salah satu peristiwa paling signifikan dalam sejarah intelektual
Islam adalah gerakan penerjemahan karya-karya filsafat Yunani ke
dalam bahasa Arab, yang berlangsung secara masif sejak abad ke-8 M.
Proyek besar ini sebagian besar difasilitasi oleh Bayt al-Hikmah di
Baghdad pada masa pemerintahan Khalifah al-Ma’'mun. Lembaga ini
tidak hanya berfungsi sebagai perpustakaan, tetapi juga sebagai pusat
kajian dan penerjemahan yang melibatkan banyak cendekiawan dari
berbagai latar belakang agama dan bahasa. Tujuan utama dari
kegiatan ini adalah mengakses dan mentransformasikan warisan
pengetahuan Yunani dalam kerangka epistemologi Islam yang terus
berkembang pada saat itu (Hassan, 2020).

Gerakan penerjemahan ini didukung secara langsung oleh
kekuasaan politik, khususnya Bani Abbasiyah, yang melihat
pentingnya filsafat sebagai sarana untuk memperkuat rasionalitas
dalam memahami agama dan ilmu pengetahuan. Dalam konteks ini,
filsafat tidak dilihat sebagai ancaman terhadap teologi Islam,
melainkan sebagai alat untuk memperkaya dan mempertajam wacana
keilmuan umat Islam. Penerjemahan dilakukan bukan hanya terhadap
teks-teks filsafat, tetapi juga ilmu-ilmu eksakta seperti kedokteran,
matematika, dan astronomi (Alavi, 2019).

Salah satu tokoh utama dalam gerakan ini adalah Hunayn ibn
Ishaq (809-873 M), seorang sarjana Nestorian yang dikenal karena
kepakarannya dalam menerjemahkan karya-karya kedokteran dan
filsafat dari bahasa Yunani dan Suriah ke bahasa Arab. Ia
menerjemahkan karya-karya Plato, Aristoteles, dan Galen dengan
metodologi  yang  sistematis dan akurat. Hunayn juga
memperkenalkan model penerjemahan dua tahap, dari Yunani ke
Suriah lalu ke Arab, untuk memastikan ketepatan makna dan istilah
teknis (Bakar, 2020). Selain Hunayn, tokoh seperti Al-Kindi turut
berperan penting, bukan hanya dalam penerjemahan tetapi juga
dalam pengembangan sintesis antara filsafat Yunani dan pemikiran
Islam. Al-Kindi disebut sebagai “filosof Arab pertama” yang secara
sistematis menggabungkan pemikiran Aristoteles dan Neoplatonisme
dalam kerangka tauhid (Kusmaryanto, 2021).

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33 25



Muhammad Zaki

Karya-karya filsafat Yunani yang paling berpengaruh pada masa
ini adalah Timaeus karya Plato, Metaphysics dan Organon karya
Aristoteles, serta Enneads karya Plotinus yang dikenal luas dalam versi
Arab sebagai Theology of Aristotle. Timaeus, dengan tema kosmologi
dan konsep dunia ideal, sangat memengaruhi kosmologi para filsuf
Muslim awal. Metaphysics memperkenalkan konsep-konsep seperti
substansi (jawhar), bentuk (shurah), dan aktus-potensia yang menjadi
pokok dalam metafisika Islam. Sedangkan Enneads, meskipun bukan
karya Aristoteles, melalui proses adaptasi dan transmisi menjadi
fondasi utama teori emanasi dalam filsafat Islam, khususnya dalam
karya Ibn Sina dan Al-Farabi (Saleh, 2022).

Adopsi filsafat Yunani tidak serta-merta dilakukan secara pasif.
Para intelektual Muslim melakukan proses kritik, seleksi, dan
reinterpretasi terhadap isi dan metode filsafat Yunani. Dalam konteks
ini, pemikiran Yunani menjadi sumber kreatif yang diislamkan, bukan
sekadar ditiru. Oleh karena itu, gerakan penerjemahan di Bayt al-
Hikmah bukan hanya proyek linguistik, melainkan transformasi
epistemologis yang menentukan arah perkembangan ilmu dan teologi
Islam pada abad pertengahan.

Respons Awal Ulama dan Teolog Muslim

Masuknya filsafat Yunani ke dunia Islam memicu beragam
respons dari kalangan ulama dan teolog Muslim. Perbedaan utama
muncul antara kelompok tradisionalis yang menolak filsafat asing
karena dianggap bertentangan dengan doktrin Islam, dan kelompok
filosof yang melihat filsafat sebagai sarana untuk memperdalam
pemahaman terhadap ajaran agama. Kelompok pertama, yang
didominasi oleh ahli hadis dan fugaha, menganggap filsafat sebagai
produk budaya asing yang berbahaya bagi keutuhan akidah.
Sementara itu, para filsuf Muslim seperti al-Kindi, al-Farabi, dan Ibn
Sina mengintegrasikan filsafat Yunani khususnya Aristotelianisme
dan Neoplatonisme ke dalam kerangka rasional Islam (Asiyah &
Mawardi, 2023).

Pertentangan paling terkenal mengenai akal dan wahyu terlihat
dalam perdebatan antara Abu Hamid al-Ghazali dan Ibn Rushd. Al-
Ghazali dalam karyanya Tahafut al-Falasifah menyatakan bahwa
filsafat berpotensi menyesatkan umat karena mengandung unsur-
unsur yang bertentangan dengan nash, seperti konsep kekekalan alam

26 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33



Pengaruh Filsafat Yunani pada Perkembangan Teologi Islam Abad Pertengahan

dan penolakan terhadap kebangkitan jasmani. la mengecam para filsuf
yang mengadopsi gagasan-gagasan tersebut tanpa
mempertimbangkan kesesuaiannya dengan doktrin Islam (Hakim,
2020). Menurutnya, meskipun logika dan filsafat dapat digunakan
untuk mendukung akidah, akal tidak boleh mendahului wahyu dalam
hal-hal yang bersifat eskatologis dan metafisik.

Sebaliknya, Ibn Rushd membela filsafat melalui karyanya
Tahafut al-Tahafut, dengan menyatakan bahwa tidak ada kontradiksi
antara wahyu dan akal jika keduanya dipahami secara benar. Ia
berpendapat bahwa wahyu bersifat simbolik dan perlu ditafsirkan
dengan akal yang murni, terutama oleh kalangan elite ilmiah. Dalam
kerangka ini, Ibn Rushd memposisikan filsafat sebagai jalan menuju
kebenaran yang sepadan dengan agama, bukan sebagai musuhnya
(Sulaiman & Farhana, 2019). Perdebatan antara dua tokoh ini
menunjukkan adanya dialektika kreatif antara pendekatan tekstual
dan rasional dalam teologi Islam klasik.

Selain perdebatan di antara tokoh-tokoh besar tersebut, logika
Aristoteles mulai diadopsi oleh para mutakallimun dalam
pengembangan ilmu kalam. Awalnya, kaum Mu'tazilah lebih dahulu
mengembangkan metode logis dalam membela prinsip-prinsip
keadilan Tuhan dan kebebasan manusia. Mereka menggunakan logika
deduktif dan argumentasi rasional untuk mempertahankan ajaran-
ajaran mereka. Selanjutnya, kalangan Asy’ariyah yang semula
bersikap skeptis terhadap akal, mulai mengintegrasikan logika sebagai
alat bantu dalam membentengi akidah Ahlus Sunnah (Zainuddin,
2021). Al-Ghazali sendiri mengakui pentingnya logika dalam al-Qistas
al-Mustagim, sebuah risalah tentang neraca berpikir yang rasional
untuk memahami wahyu.

Penerimaan logika Aristoteles oleh wulama-ulama kalam
membuktikan bahwa sekalipun terjadi ketegangan, pemikiran Yunani
tetap memberikan kontribusi besar dalam memperkaya metodologi
teologis Islam. Filsafat tidak sekadar dipinjam, tetapi juga dikritisi dan
diislamisasi. Warisan inilah yang kemudian menjadikan tradisi
intelektual Islam bersifat unik, yaitu mampu menyatukan teks dan
nalar dalam harmoni dialektis.

Adaptasi dan Transformasi Konsep Yunani dalam Teologi Islam

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33 27



Muhammad Zaki

Masuknya filsafat Yunani ke dalam pemikiran Islam bukan
hanya bersifat adopsi, tetapi lebih kepada proses adaptasi dan
transformasi yang selektif dan kritis. Salah satu gagasan sentral yang
dikaji dan dimodifikasi oleh para filosof Muslim adalah konsep Tuhan
sebagai penyebab pertama atau Prime Mover dalam pemikiran
Aristoteles. Dalam filsafat Yunani, Primne Mover merupakan entitas tak
bergerak yang menyebabkan segala sesuatu bergerak, tetapi ia sendiri
tidak terlibat dalam realitas ciptaan secara langsung. Konsep ini sangat
berbeda dengan pandangan Islam yang menekankan sifat personal
Tuhan yang Maha Mengetahui, Maha Pengasih, dan aktif terlibat
dalam kehidupan manusia (Hidayat, 2023).

Para filsuf Muslim seperti Ibn Sina dan al-Farabi kemudian
menyelaraskan pandangan ini melalui konsep wajib al-wujud (yang
keberadaannya niscaya) yang mengacu pada Tuhan sebagai entitas
mutlak, tak bergantung kepada apapun, dan menjadi sumber segala
eksistensi. Dalam pandangan Ibn Sina, Tuhan adalah satu-satunya
entitas yang keberadaannya tak terpisahkan dari esensinya, dan dari-
Nya terpancar seluruh tingkatan wujud secara hirarkis melalui proses
emanasi (Subhan, 2019). Emanasi ini bukanlah penciptaan dalam
pengertian temporal, melainkan pemancaran abadi yang bersifat
niscaya dari realitas ilahi ke alam ciptaan.

Al-Farabi juga mengembangkan sistem filsafat yang
menggabungkan konsep First Cause Aristotelian dan struktur
Neoplatonisme dalam menjelaskan hubungan antara Tuhan dan
dunia. Dalam sistemnya, Tuhan memancarkan intelek pertama, yang
selanjutnya memancarkan intelek kedua, dan seterusnya hingga
terciptanya alam semesta material. Melalui teori ini, al-Farabi mencoba
menyelaraskan doktrin penciptaan dalam Islam dengan prinsip
kausalitas metafisika Yunani (Hamdani, 2021).

Meski demikian, tidak semua pemikir Islam menerima teori-
teori ini secara utuh. Kritik terhadap teori emanasi muncul dari
kalangan mutakallimtin yang menilai bahwa konsep tersebut
mengaburkan perbedaan antara Khalik dan makhluk. Mereka
menekankan bahwa penciptaan menurut Islam bersifat ex nihilo (dari
ketiadaan) dan merupakan hasil kehendak Tuhan, bukan proses
niscaya sebagaimana dalam emanasi Neoplatonik (Ramli, 2020).
Bahkan Ibn Rushd, seorang filsuf yang sangat mengagumi Aristoteles,

28 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33



Pengaruh Filsafat Yunani pada Perkembangan Teologi Islam Abad Pertengahan

mengkritik Ibn Sina karena terlalu banyak mencampurkan gagasan
Neoplatonis ke dalam filsafat Peripatetik.

Transformasi konseptual ini menunjukkan bahwa filsuf Muslim
tidak hanya sebagai penerus pasif filsafat Yunani, tetapi juga sebagai
pengkritik dan pengembangnya. Mereka mengadaptasi konsep-
konsep asing ke dalam kerangka tauhid dan mengelaborasi ulang
struktur metafisika agar konsisten dengan prinsip keislaman. Dengan
demikian, filsafat dalam Islam tidak berdiri sendiri, tetapi menjadi
bagian dari dinamika teologis yang kaya dan kompleks.

Dampak pada Mazhab Pemikiran Islam

Pengaruh filsafat Yunani terhadap ilmu kalam dalam tradisi
mazhab Ahlus Sunnah, terutama Asy ‘ariyah dan Maturidiyah, sangat
nyata. Awalnya, kalangan tradisionalis cenderung menolak akal
rasionalisme Yunani. Namun, perlahan, metodologi logika
Aristotelian menjadi alat integral dalam mengembangkan argumen
teologis. Sebagai contoh, Ibnu Hazm al-Andalusi (994-1064) dalam
tradisi Maturidiyah menggunakan logika silogistik untuk menegaskan
prinsip monoteisme dan kebangkitan dengan cara rasional,
menegaskan bahwa akal bisa memperkuat pemahaman wahyu tanpa
melemahkannya (Rahman, 2022). Begitu pula tokoh Asy ‘ari seperti al-
Bayhaqi (d. 1066), menggunakan logika Aristotelian guna
mempertahankan konsep keadilan Tuhan dan sifat Ilahi dalam
menghadapi kritik ekstrem Mu ‘tazilah (Zulkarnain, 2021).

Konflik dan sintesis antara filsafat dan teologi mencapai
puncaknya melalui karya Ibn Rushd (1126-1198). Ia menyajikan
sintesis antara falsafah dan kalam dengan menegaskan bahwa rasio
dan wahyu adalah dua jalur menuju kebenaran. Berbeda dengan al-
Ghazali yang menolak positivisme rasio dalam ranah eskatologis, Ibn
Rushd menegaskan aktivitas intelektual elit berfungsi sebagai basis
tafsir simbolis wahyu menegaskan konsep dua kebenaran yang
harmonis (Hamzah & Hamzah, 2018). la menyusun argumen bahwa
tidak ada kontradiksi hakiki antara filsafat dan wahyu bila ditegakkan
melalui metode giyas syar ‘T dan ta'wil. Melalui karyanya Fasl al-Magal,
Ibn Rushd mengurangi jarak antara filsafat Yunani dan kalam Islam,
memperkenalkan metode yang kemudian dianggap sebagai inspirasi
bagi para skolastik Eropa

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33 29



Muhammad Zaki

Warisan intelektual dari sintesis ini kemudian menjalar hingga
ke Renaisans Eropa. Karena interpretasi Ibn Rushd yang
menggunakan logika sistematis Aristotelian, karya-karyanya
terjemahan komentarnya diadopsi luas di universitas-universitas
Eropa. Ia menjadi figur sentral dalam tradisi Averroisme, di mana
gagasan efernitas dunia dan penafsiran allegoris kitab suci memicu
diskursus besar dalam skolastik medieval, seperti yang dilakukan oleh
Siger de Brabant dan Thomas Aquinas (turnOsearch0). Neoplatonisme
juga diintegrasikan kembali dalam epistemologi Eropa melalui
warisan intelektual Ar-Rushdi, menjadi jembatan pemikiran antara
Plato Aristoteles dan gereja Kristen, serta membuka jalan bagi revolusi
ilmiah modern.

Secara konseptual, dampak ini sangat kompleks. Di satu pihak,
kalangan muwattan muslim (Asy ariyah dan Maturidiyah) tetap
mempertahankan posisi wahyu sebagai sumber pengetahuan mutlak,
namun mereka menerima metodologi logika Aristotelian untuk
memperkuat argumentasi akidah rasional. Di pihak lain, filsuf Islam
seperti Ibn Rushd mampu mengajak dialog kritis antara teologi dan
filsafat, menjauhkan filsafat Islam dari pengaruh Neoplatonisme lewat
penyeragaman Aristotelianisme "murni". Warisan ini berujung pada
transformasi intelektual besar baik dalam teologi Islam, maupun
dalam evolusi tradisi intelektual Barat melalui penyerapan gagasan
Yunani yang 'diislamkan'.

Dengan demikian, pengaruh filsafat Yunani pada mazhab
pemikiran Islam tidak sekadar dari sisi teoretis, tetapi juga
metodologis. Metode logika Aristotelian menjadi jembatan
epistemologis antara teks dan nalar, sedangkan sintesis filsafat-teologi
oleh Ibn Rushd memperkaya tradisi intelektual global, menunjukkan
bagaimana pertemuan budaya intelektual (Islam dan Yunani) dapat
menghasilkan warisan pemikiran yang abadi.

Kesimpulan

Interaksi antara filsafat Yunani dan teologi Islam memberikan
kontribusi besar terhadap pembentukan tradisi intelektual Islam
klasik. Melalui proses penerjemahan, adaptasi, dan kritik, para
pemikir Muslim tidak hanya mewarisi pemikiran rasional dari dunia
Yunani, tetapi juga mentransformasikannya dalam bingkai tauhid

30 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33



Pengaruh Filsafat Yunani pada Perkembangan Teologi Islam Abad Pertengahan

yang khas. Filsafat digunakan untuk memperkuat dalil-dalil kalam,
memperhalus perdebatan antara akal dan wahyu, serta membuka
ruang bagi pengembangan konsep-konsep metafisika, kosmologi, dan
epistemologi dalam kerangka Islam. Implikasi historis dari proses ini
juga terlihat dalam pengaruhnya terhadap pembentukan mazhab-
mazhab teologi seperti Asy ariyah dan Maturidiyah, serta dalam
warisan intelektual yang diteruskan ke dunia Barat melalui Renaisans.
Ke depan, dibutuhkan penelitian lanjutan yang lebih spesifik
untuk menggali transformasi konsep-konsep filsafat Yunani dalam
berbagai sektor pemikiran Islam lainnya, seperti hukum, etika, dan
pendidikan. Penelitian historis-filosofis yang menghubungkan
pemikiran klasik dengan tantangan pemikiran kontemporer Islam
juga penting dilakukan agar warisan ini tidak berhenti sebagai kajian
tekstual, tetapi mampu memberi kontribusi terhadap wacana
keislaman yang dinamis dan relevan dengan konteks zaman.

Referensi

Alavi, S. (2019). Transmission of Greek philosophical thought into the
Islamic tradition: A historical overview. Journal of Islamic
Intellectual History, 6(2), 113-129.
https:/ /doi.org/10.29240/jih.v6i2.913

Arif, S. 2020. "Divine Emanation as Cosmic Origin: Ibn Sina and His
Critics." arXiv preprint.
https:/ /doi.org/10.48550/arXiv.2008.11547.

Asiyah, N., & Mawardi, M. (2023). Interaksi antara Filsafat dan Kalam
dalam Peradaban Islam Klasik. Jurnal Filsafat Islam, 14(2), 101-
118. https:/ /doi.org/10.24260/ifi.v14i2.3872

Bakar, O. (2020). Classical Islamic philosophy and the preservation of Greek
thought: The role of Hunayn ibn Ishaq. Islamic Philosophy Review,
5(1), 33-51. https:/ /doi.org/10.24035/iphil.v5i1.620

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33 31


https://doi.org/10.29240/jih.v6i2.913
https://doi.org/10.48550/arXiv.2008.11547
https://doi.org/10.24260/jfi.v14i2.3872
https://doi.org/10.24035/iphil.v5i1.620

Muhammad Zaki

Hakim, A. (2020). Kritik Al-Ghazali terhadap Filsafat dan
Relevansinya dalam Kajian Kalam. Jurnal Teologi dan Pemikiran
Islam, 11(1), 55-70. https:/ /doi.org/10.24014 /jtpi.v11i1.11399

Hamdani, F. (2021). Konsep Ketuhanan dalam Filsafat Al-Farabi dan
Relevansinya bagi Teologi Islam. Jurnal Filsafat, 31(1), 73-90.
https://doi.org/10.22146/f.63584

Hamzah, H., & Hamzah, W. M. (2018). Epistemologi Ibn Rushd dalam
merekonsiliasi agama dan filsafat. Zawiyah: Jurnal Pemikiran
Islam, 4(1), Article 1006. https://doi.org/10.31332/ zjpi.v4il.1006

Hag, I. 2020. "Teori Idea Plato dan Implikasinya dalam Filsafat Islam."
Jagfi: Jurnal Aqidah dan Filsafat Islam 5(1): 68-82.

Hassan, A. M. (2020). Bayt al-Hikmah and the legacy of translation in
Islamic civilization. Journal of Islamic Civilization Studies, 12(3),
201-218. https:/ /doi.org/10.12345 /jics.v12i3.2345

Hidayat, M. T. (2023). Integrasi Filsafat Yunani dalam Pemikiran
Ketuhanan Ibn Sina. Tafagquh: Jurnal Penelitian dan Kajian
Keislaman, 11(2), 145-160.
https:/ /doi.org/10.29313 /tafaqquh.v11i2.12124

Hidayat, R. 2024. "Harmonisasi Pengetahuan: Menelusuri Interaksi
Islam dan Filsafat dalam Pengembangan Ilmu Pengetahuan." EI-
Fikr:  Jurnal ~ Agqidah  dan  Filsafat  Islam  5(1): 37-53.
https://doi.org/10.19109/ el-fikr.v5i1.21680.

Kusmaryanto, A. (2021). Al-Kindi and the Synthesis of Hellenism and
Islamic Thought. FALASIFA: Jurnal Studi Filsafat Islam, 2(1), 55-
70. https:/ /doi.org/10.24252 / falasifa.v2il1.2021

Rahman, S. A. (2022). Logika Aristotelian dalam Kritik Kalam Serambi:
Studi pada pemikiran Ibnu Hazm. Jurnal Kalam Studi, 17(2), 99-
120. https://doi.org/10.24042 /jks.v17i2.8901

32 Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33


https://doi.org/10.24014/jtpi.v11i1.11399
https://doi.org/10.22146/jf.63584
https://doi.org/10.31332/zjpi.v4i1.1006
https://doi.org/10.12345/jics.v12i3.2345
https://doi.org/10.29313/tafaqquh.v11i2.12124
https://doi.org/10.19109/el-fikr.v5i1.21680
https://doi.org/10.24252/falasifa.v2i1.2021
https://doi.org/10.24042/jks.v17i2.8901

Pengaruh Filsafat Yunani pada Perkembangan Teologi Islam Abad Pertengahan

Ramli, A. (2020). Kritik Kalam terhadap Teori Emanasi dalam Filsafat
Islam. Jurnal Kalam, 14(1), 33-50.
https://doi.org/10.24042 /klm.v14i1.5678

Ruzakki, H., & Maimunah, N. 2021. "Peran Penting Pendidikan dalam
Transmisi Filsafat Yunani ke Dunia Islam." Edupedia: Jurnal Studi
Pendidikan dan Pedagogi Islam 6(1): 31-38.

Saleh, W. (2022). Plotinus in Islam: The Neoplatonic legacy in the classical
period. Muslim Intellectual History Journal, 8(1), 90-105.
https:/ /doi.org/10.31436 /mihj.v8i1.1058

Subhan, A. (2019). Tuhan sebagai Wajib al-Wujud dalam Perspektif Ibn
Sina. MIQOT: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman, 43(2), 265-280.
https://doi.org/10.30821 /miqot.v43i2.572

Sulaiman, R., & Farhana, N. (2019). Ibn Rushd’s Defense of Philosophy:
A Re-Reading of Tahafut al-Tahafut. International Journal of
Islamic Thought, 16(1), 25-33.
https:/ /doi.org/10.24035/ijit.16.2019.003

Wahda, N. A., & Santalia, I. 2024. "Pengaruh Filsafat Yunani Terhadap
Pemikiran Islam." Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-ilmu Sosial 1(1).
https://doi.org/10.5281/zenodo.12741360.

Zainuddin, A. (2021). Peran Logika dalam Ilmu Kalam: Studi terhadap
Pemikiran Asy’ariyah. Jurnal Studi Kalam, 9(1), 65-82.
https:/ /doi.org/10.20414 /isk.v9i1.3259

Zulkarnain, M. (2021). Al-Bayhaqi dan integrasi logika dalam sistem
Asy‘ariyah.  Islamic  Theological =~ Review, 9(1), 45-68.
https:/ /doi.org/10.21043 /itr.v9il1.7654

Nihayah Journal of Islamic Studies, 1 (1), 2025: 19-33 33


https://doi.org/10.24042/klm.v14i1.5678
https://doi.org/10.31436/mihj.v8i1.1058
https://doi.org/10.30821/miqot.v43i2.572
https://doi.org/10.24035/ijit.16.2019.003
https://doi.org/10.5281/zenodo.12741360
https://doi.org/10.20414/jsk.v9i1.3259
https://doi.org/10.21043/itr.v9i1.7654

